
        
            
                
            
        

    










PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ 

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG 

GIÁC KINH giảng giải  

(VCD 141-VCD 150) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Cẩn dịch: Vọng Tây Cư Sĩ 

Biên tập: Ban Biên Tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



 

 

1 



(VCD 141) 

PHẨM SÁU: PHÁT ĐẠI THỆ NGUYỆN (tiếp 

theo) 

1Kinh  văn:  "Ngã  tác  Phật  thời,  thập  phương 

chúng sanh, văn ngã danh hiệu, hệ niệm ngã quốc, 

phát  Bồ  Đề  tâm,  kiên  cố  bất  thoái.  Thực  chúng 

đức bổn, chí tâm hồi hướng, dục sanh Cực Lạc, vô 

bất toại giả. Nhược hữu túc ác, văn ngã danh tự, 

tức tự hối quá, vi đạo tác thiện, tiện trì kinh giới, 

nguyện sanh ngã sát, mạng chung bất phục, cánh 

tam ác đạo, tức sanh ngã quốc. Nhược bất nhĩ giả, 

bất thủ chánh giác". 

21. Nguyện  thứ  hai  mươi  mốt:  “HỐI  QUÁ 

ĐẮC SANH NGUYỆN” 



1 Bắt đầu đĩa 141 

2 



Nguyện  này  chủ  yếu  là  nói  người  mà  đời  trước 

đã tạo tác ác nghiệp. Chúng ta nghĩ tưởng xem, chúng 

ta chính  mình có thể nói đều bao gồm  ở ngay trong 

nguyện này. Đời xưa, đời nay tạo tác ác nghiệp quá 

nhiều rồi. Từ nguyện này chúng ta liền rất rõ ràng, rất 

tường tận thể hội được  "đới nghiệp vãng sanh".  Ngày 

trước có người đã từng nói đới nghiệp không thể vãng 

sanh, nguyện này là cho phép đới nghiệp vãng sanh. 

Nửa  đoạn  của  nguyện  văn  trước  cùng  Ngụy  dịch 

(chính là cuốn của Khang Tăng Khải), nguyện thứ hai 

mươi  thì  giống  nhau.  Nửa  đoạn  sau  là  lão  cư  sĩ  Hạ 

Liên  Cư  chọn  lấy  quyển  của  Hán  dịch  và  bản  của 

Ngô  dịch.  Đây  là  nguyên  văn  của  năm  loại  nguyên 

bản dịch. Cái hay của bổn này chính là tập đại thành 

của năm loại nguyên bản, văn tự đều không có thay 

đổi,  chân  thật  là  dễ  hiểu,  làm  cho  người  hiện  tại 

chúng ta xem thấy, so với bất cứ bản nào trong năm 

loại  nguyên  bản  đó,  đọc  lên  đều  rất  là  thông  thuận, 

Kinh nghĩa rất rõ ràng, để chúng ta sanh khởi tín tâm, 

nguyện  tâm  đối  với  Tịnh  Độ,  phát  nguyện  cầu  sanh 

Tịnh Độ. Công đức lợi ích vô lượng vô biên. 

3 



Kinh văn vừa mở đầu nói:  "Ngã tác Phật thời" . 

"Ngã" là tự xưng của A Di Đà Phật. Ngài ở Thế giới 

Cực  Lạc  đã  thành  Phật.  Thế  Tôn  vì  chúng  ta  giới 

thiệu, Ngài thành Phật đến hiện tại đã có mười kiếp. 

Có thể thấy được, mỗi một nguyện Ngài đều đã hiện 

thực. 

Phía  sau  nói   "thập  phương  chúng  sanh" ,  câu 

này là nói chúng sanh đời trước tạo ác. Chúng ta đọc 

qua  câu  này  rồi  cảm  thấy  rất  an  ủi,  phía  sau  là  nói 

điều kiện chúng ta ở ngay đời này được độ. Chỉ cần 

đầy đủ điều kiện đã nói, thì cho dù kiếp trước hay đời 

này tạo ra tội nghiệp nặng hơn cũng đều có thể được 

sanh Tịnh Độ. Lợi ích này là trong tất cả Kinh luận, 

Phật  đều  không  có  nói  qua,  chúng  ta  phải  đặc  biệt 

trân  trọng.  Điều  kiện  là   "văn  ngã  danh  hiệu,  hệ 

 niệm  ngã  quốc,  phát  Bồ  Đề  tâm" .  Ba  câu  này  rất 

quan  trọng,  chính  là  điều  kiện  vãng  sanh  của  chúng 

ta. 

Kinh này là Kinh Đại Thừa, là pháp môn tu học 

của Bồ Tát, không chỉ là Kinh Đại Thừa,  mà là Đại 

4 



Thừa  ngay  trong  Đại  Thừa,  Nhất  Thừa  ngay  trong 

Nhất  Thừa.  Ở  trong  bổn  Kinh  này,  khi  vừa  mở  đầu 

chúng ta liền thấy vô lượng Bồ Tát  "hàm cộng tuân 

 tu  Phổ  Hiền  Đại  Sĩ  chi  đức" ,  đây  là  Kinh  văn  câu 

thứ nhất. Cho nên không phải Bồ Tát thông thường, 

mà  là  Bồ  Tát  Phổ  Hiền.  Bồ  Tát  là   "văn  ngã  danh 

 hiệu" . Chữ “văn” này không phải là văn thính thông 

thường, mà là thuộc về Tam huệ của Bồ Tát tu học: 

 "Văn huệ, tư huệ, tu huệ" . Trong chữ “văn” này tràn 

đầy  trí  tuệ,  không  phải  văn  thông  thường  của  phàm 

phu.  Phàm  phu  tuy  là  văn  rồi,  lợi  ích  của  họ  chỉ  là 

trong  A  Lại  Da  Thức  trồng  xuống  thiện  căn,  ngay 

trong  một  đời  này  không  thể  thành  tựu.  Tại  vì  sao 

không thể thành tựu? Họ không có huệ. Huệ gì vậy? 

Giới-Định-Huệ.  Tam  huệ  của  Bồ  Tát  là  Giới-Định-

Huệ, trong huệ này có văn huệ, có tư huệ, có tu huệ. 

Chúng ta nghe bộ Kinh này rồi, có đầy đủ trí tuệ hay 

không? Đây là điều kiện quan trọng, quyết định ngay 

trong đời này chúng ta có được vãng sanh hay không. 

Cái huệ này từ do đâu mà thấy? Sau khi nghe rồi, bạn 

liền tin tưởng, bạn có thể lý giải, tin sâu không nghi, 

5 



ngay trong đời này nhất định không thay đổi phương 

hướng, đây là trí tuệ. Tại vì sao có một số người ban 

đầu  tin  tưởng  pháp  môn  này,  về  sau  thì  thoái  tâm? 

Chúng  ta  rất  rõ  ràng,  họ  không  có  định  huệ  thì  làm 

sao không thoái tâm? Đối với Tịnh Tông, đối với A 

Di  Đà  Phật,  họ  nhận  biết  không  tường  tận,  hiểu 

không  đủ thấu đáo; đối với hoàn cảnh đời sống hiện 

tiền  của  chính  mình  ở  Thế  giới  Ta  Bà  cũng  không 

hiểu được rõ ràng, cho nên tâm của họ do dự, không 

xác quyết, tiến tiến thoái thoái. Đây là chúng ta xem 

thấy  hiện  tượng  của  rất  nhiều  người  học  Phật  mà 

thiếu  kém  định  huệ.  Người  đầy  đủ  định  huệ,  trên 

"Kinh A Di Đà" nói là người có thiện căn phước đức, 

cho  nên  nói  là   "không  thể  thiếu  thiện  căn,  phước 

 đức,  nhân  duyên  mà  được  sanh  nước  kia" .  Thiện 

căn là huệ, là tín giải. Phước đức là hạnh, là lão thật 

niệm  Phật.  Người  lão  thật  mà  niệm  là  người  có 

phước.  Dáng  vẻ  của  lão  thật  niệm  là  thế  nào?  Vạn 

duyên buông xả, thế xuất thế gian tất cả pháp không 

để  ở  trong  tâm.  Trong  tâm  có  vướng  bận,  tôi  nói 

vướng bận thì mọi người dễ hiểu, trên Kinh nói là “hệ 

6 



niệm ngã quốc”, hệ niệm chính là chúng ta nói vướng 

bận.  Thế  xuất  thế  gian,  tất  cả  mọi  việc  đều  không 

vướng  bận,  chỉ  vướng  bận  một  sự  việc  là   "A  Di  Đà 

 Phật,  Thế  giới  Cực  Lạc  y  chánh  trang  nghiêm" . 

Thường  hay  để  ở  trong  lòng,  đây  gọi  là  niệm  Phật. 

Niệm là trong tâm bạn thật có. Bạn thấy, chữ  "niệm"  

này rất có trí tuệ, bên trên là chữ  "kim" , bên dưới là 

chữ  "tâm" , chính là trong tâm hiện tại có, đây gọi là 

niệm. Không phải miệng niệm, miệng niệm mà trong 

tâm  không  có  thì  không  gọi  là  niệm.  Người  xưa 

thường  nói:   "Miệng  niệm  Di  Đà  tâm  tán  loạn,    đau 

 mồm rát họng cũng chỉ uổng công" . Quan trọng nhất 

là trong tâm phải có, vậy mới gọi là niệm. 

 "Hệ niệm ngã quốc" , đây chính là Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc y chánh trang nghiêm. Thế giới Cực 

Lạc chúng ta chưa xem thấy, chúng ta hệ niệm bằng 

cách  nào?  Đọc  Kinh  chính  là  hệ  niệm.  Cho  nên  tôi 

khuyên  các  đồng  tu  tu  học  Tịnh  Độ,  trước  tiên  đọc 

qua ba ngàn bộ "Kinh Vô Lượng Thọ", có ý gì vậy? 

Sau khi đọc qua ba ngàn bộ, bạn liền có thể  "hệ niệm 

7 



 ngã  quốc"   rồi.  Bạn  không  thể  đọc  ít.  Đọc  ít  thì  thế 

nào?  Thiếu  thì  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày 

thường hay quên đi, khởi tâm động niệm vẫn là Thế 

giới Ta Bà, phải quấy nhân ngã, danh vọng lợi dưỡng, 

lợi hại được mất, ngày ngày chỉ niệm những thứ này. 

Đây chính là niệm sáu cõi luân hồi. Niệm tham sân si 

chính là niệm ba đường ác. 

Nghiệp  tập  chủng  tử  mười  pháp  giới,  mỗi  một 

chúng sanh chúng ta thảy đều đầy đủ, có thể nói đây 

là bình đẳng nhân. Mười pháp giới bày ra ngay trước 

mắt,  chúng  ta  tương  lai  đi  đến  một  pháp  giới  nào? 

Đây là then chốt mà hiện tại chúng ta chọn lựa, tương 

lai chúng ta đi đến một cõi nào. Bộ Kinh này là dạy 

chúng  ta  đi  thành  Phật,  Phật  đạo  trong  mười  pháp 

giới. Trong tứ hoằng thệ nguyện có câu:  "Phật đạo vô 

 thượng thệ nguyện thành" . Kinh này là dạy chúng ta 

đi con đường thành Phật. Muốn đi Phật đạo, chỉ cần 

 "hệ niệm ngã quốc, phát Bồ Đề tâm" , đầy đủ điều 

kiện này thì được rồi. Sự việc này không khó, khó ở 

chỗ chúng ta có phải chân thật giác ngộ hay không. 

8 



Chân  thật  giác  ngộ  thì  thế  xuất  thế  gian  tất  cả  pháp 

thảy đều buông xả. Việc buông xả này các bạn không 

nên  hiểu  lầm,  không  phải  buông  xả  sự,  mà  phải 

buông  xả  những  vướng  bận  trong  tâm  của  bạn.  Sự 

việc  phải  làm,  tuy  là  làm,  nhưng  trong  lòng  quyết 

định không có phân biệt, chấp trước. Người chân thật 

có  trí  tuệ,  ngay  trong  hai  đến  sáu  thời,  ngay  khi  có 

bận  việc  thì  Phật  hiệu  dừng  lại,  chuyên  tâm  để  làm 

việc; sự  việc làm  xong rồi  thì trong lòng không còn 

để lại dấu tích nào, chỉ hệ niệm  "A Di Đà Phật, Thế 

 giới Cực Lạc y chánh trang nghiêm" . Người này là tu 

Tịnh  Độ,  chỉ  có  một  niệm  này.  Khi  cái  niệm  này 

chuyển đổi lại, nghiệp chướng vô lượng kiếp đã tạo 

đều tiêu trừ hết. Đây là thực tế mà nói. Cho nên  "hệ 

 niệm ngã quốc" , hai chữ “hệ niệm” này là vô cùng 

quan trọng. Hệ niệm chính là chuyên niệm; một lòng 

chuyên niệm, phát tâm Bồ Đề. Bạn xem,  Thế Tôn ở 

bổn Kinh, phẩm "Ba Bậc Vãng Sanh" nói với chúng 

ta  thượng  phẩm,  trung  phẩm,  hạ  phẩm,  ở  đoạn  sau 

cùng, đây là tu học các pháp môn khác hồi hướng cầu 

sanh Tịnh Độ. 

9 



Ngày trước, Pháp sư Từ Chu chú giải "Nhất tâm 

tam  bối"  rất  hay.  Điều  kiện  vãng  sanh,  Thế  Tôn  đã 

nói ra lời khai thị rất quan trọng cho chúng ta là  "phát 

 tâm  Bồ  Đề,  một  lòng  chuyên  niệm" .  "Hệ  niệm  ngã 

 quốc"   là  một  lòng  chuyên  niệm,  là  nhất  hướng 

chuyên  niệm.  Phát  tâm  Bồ  Đề  là  quan  trọng.  Tại  vì 

sao Kinh văn không đem “phát tâm Bồ Đề” để ở phía 

trước?  "Văn  ngã  danh  hiệu,  phát  Bồ  Đề  tâm,  hệ 

 niệm ngã quốc" , chẳng phải là rất tốt hay sao? Tại vì 

sao phải đem   "hệ niệm ngã quốc"   để ở phía trước, 

 "phát Bồ Đề tâm"  để ở phía sau? Chỗ này có ý nghĩa 

rất sâu. Người nhất tâm hệ niệm, tâm Bồ Đề mới phát 

khởi được. Người tâm tư rất loạn, người vọng tưởng 

rất  nhiều,  tâm  Bồ  Đề  làm  sao  có  thể  phát  khởi  ra 

được? Có thể thấy được thứ tự của Kinh văn này là 

có  ý  nghĩa  rất  sâu  ở  trong  đó.  Người  thông  thường 

chúng ta không biết được cái gì gọi là  "phát tâm Bồ 

 Đề" .  "Một lòng chuyên niệm"  vốn dĩ chính là tâm Bồ 

Đề.  Tâm  Bồ  Đề  thì  thực  tiễn  ở  ngay  nơi  "một  lòng 

chuyên niệm". Tâm Bồ Đề là tâm đại giác, chân thật 

triệt  để  giác  ngộ  đối  với  pháp  giới  y  chánh  trang 

10 



nghiêm, lý sự nhân quả thông đạt tường tận, đây gọi 

là tâm Bồ Đề. Tường tận thì không còn mê hoặc, thế 

là chúng ta đối nhân xử thế tiếp vật không còn dùng 

tâm luân hồi nữa. Dùng tâm luân hồi niệm Phật cũng 

là  tạo  nghiệp  luân  hồi,  cũng  không  thể  vãng  sanh. 

Cho  nên,  hệ  niệm  là  quan  trọng.  Hệ  niệm  chính  là 

buông  xả  tất  cả  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước, 

buông xả tâm luân hồi. 

Nhất  tâm  là  chân  tâm.  Trên  "Kinh  Di  Đà"  nói 

 "nhất tâm bất loạn" . Nhất tâm là chân tâm, hai tâm 

chính là vọng tâm. Cũng đồng một đạo lý, nhất pháp 

là  chánh  pháp,  hai  pháp  thì  không  phải  chánh  pháp. 

Chúng  ta  xem  thấy  trong  "Đàn  Kinh",  Pháp  sư  Ấn 

Tông thỉnh giáo với Đại Sư Huệ Năng về thiền định 

giải thoát (Đại Sư Huệ Năng ở Hoàng Mai, thân cận 

Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn). Ấn Tông thỉnh giáo với Ngài: 

 "Hòa  Thượng  Hoằng  Nhẫn  bình  thường  giảng  Kinh 

 nói đạo với mọi người, đối với thiền định giải thoát 

 thì giảng như thế nào?".  Đại Sư Huệ Năng trả lời cho 

ông:  "Thiền định giải thoát là hai pháp, mà hai pháp 

11 



 thì không phải Phật pháp" . Ấn Tông không đơn giản, 

sau  khi  nghe  xong  ông  liền  ngộ  nhập.  Phật  pháp  là 

pháp  không  hai.  Phật  dùng  phương  tiện  giáo  hóa  sơ 

học, kiến lập rất nhiều danh tướng. Người không biết 

thì  bị  những  danh  tướng  này  mê  mất,  người  biết  thì 

gật  đầu,  mỉm  cười.  Thế  Tôn  không  luận  giảng  bao 

nhiêu  danh  tướng,  đều  là  một  pháp.  Do  đây  có  thể 

biết, vô lượng vô biên lời nói danh tướng chẳng qua 

là phương tiện nói nhất pháp mà thôi. Đúng như trên 

"Kinh Hoa Nghiêm" đã nói:  "Nhất tức thị đa, đa tức 

 thị nhất" . 

Chúng ta phải nên học thế nào? Lìa tất cả vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước, bạn liền hiểu được, bạn 

liền  biết  được.  Bồ  Tát  Mã  Minh  dạy  người:   “Thính 

 giáo, nghe pháp phải lìa tướng ngôn thuyết, lìa tướng 

 danh tự, lìa tướng tâm duyên” . Ba  câu  này chính là 

lìa  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Lìa  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước thì thiên ngôn vạn ngữ là 

nhất  pháp,  vô  lượng  danh  tướng  là  nhất  pháp.  Trên 

"Kinh Hoa Nghiêm" nói:  "Nhất tức thị đa, đa tức thị 

12 



 nhất" ,  nhất  đa  không  hai,  bạn  liền  hoàn  toàn  tường 

tận.  Cho  nên,  người  biết  nghe  thì  nghe  nhất  pháp, 

người  không  biết  nghe  thì  nghe  rất  nhiều  pháp.  Rất 

nhiều pháp là pháp thế gian, nhất pháp là Phật pháp. 

Chúng ta phải có bản lĩnh học “biết nghe”, học “biết 

nhìn”. Thiên Kinh vạn luận là nhất pháp. Không chỉ 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  lưu  lại  cho  chúng  ta  một  bộ 

“Đại  Tạng  Kinh”  này  là  nhất  pháp,  mà  thế  xuất  thế 

gian bao gồm tất cả pháp cũng là nhất pháp. Có thể 

hay không? Trên "Kinh Hoa Nghiêm" nói:  "Duy tâm 

 sở hiện, duy thức sở biến" . Tâm thức là nhất pháp. 

Pháp  giới  nhất  chân,  mười  pháp  giới  y  chánh  trang 

nghiêm chẳng phải đều là nhất pháp biến hiện ra hay 

sao? Đã là nhất pháp biến hiện ra thì làm thế nào biến 

ra hai pháp? Làm gì có loại đạo lý này! Cho nên, hư 

không pháp giới tất cả chúng sanh cũng là nhất pháp. 

Người  khai  ngộ,  trong  Thiền  tông  nói:   "Hư  không 

 pháp giới thị Sa Môn, nhất song nhãn" , chính là nói 

sự việc này. Đây là Bồ Đề chánh giác hiện tiền. Tâm 

Bồ  Đề  hiện  tiền,  thực  tiễn  ngay  trong  đời  sống 

13 



thường ngày, đối nhân xử thế tiếp vật tự nhiên liền sẽ 

không như nhau. 

Hiện tại chúng ta ở ngay trong đời sống thường 

ngày  dùng  vọng  tâm.  Vọng  tâm  là  gì?  Người  thông 

thường  nghe  cũng  mơ  mơ  hồ  hồ;  “vọng”,  đại  khái 

không phải là thật, cái gì gọi là vọng cũng không làm 

cho rõ ràng. Chúng ta nói rõ ràng hơn một chút, nói 

hơi khó nghe một chút thì bạn liền hiểu được, vọng là 

 "hư tình giả ý".  Chúng ta đối nhân xử thế tiếp vật đều 

là dùng hư tình giả ý. Bạn xem thấy, có người nào là 

dùng chân tâm? Chân tâm là vĩnh viễn bất biến, đó là 

chân  thật.  Phàm  hễ  hay  thay  đổi  chính  là  giả,  đó 

không phải là thật.  “Hôm nay tôi xem thấy bạn thì ưa 

 thích bạn, ngày mai tôi xem thấy bạn thì tôi lại chán 

 ghét bạn” , đó đều là giả, không phải là thật. Chư Phật 

Bồ Tát, A La Hán, dụng tâm của các Ngài là thật, hay 

nói cách khác, tâm yêu thương của các Ngài đối với 

tất  cả  chúng  sanh  là  vĩnh  viễn  không  thay  đổi.  Bạn 

mắng các Ngài, ức hiếp, nhục mạ, hãm hại các Ngài, 

tâm  yêu  thương  của  các  Ngài  đối  với  bạn  trước  sau 

14 



không  hề  thay  đổi  chút  nào,  đó  là  chân  tâm.  Các  vị 

phải nên biết, chân tâm chính là Phật tánh. Chân tâm 

của bạn hiện tiền  thì chúc  mừng bạn, "bạn đã thành 

Phật"  .   Nếu  bạn  vẫn  cứ  dùng  vọng  tâm,  vậy  thì  bạn 

vẫn là phàm phu sáu cõi, nhất định không ra khỏi sáu 

cõi luân hồi. 

Tâm Bồ Đề là chân tâm. Tự thọ dụng của tâm Bồ 

Đề gọi là  "thâm tâm" . Thâm tâm là ý gì? Thanh tịnh, 

bình  đẳng.  Thanh  tịnh,  tuyệt  đối  không  ô  nhiễm. 

Nhiễm  cái  gì?  Hiện  tại  gọi  là  bệnh  độc.  Bạn  thấy, 

bệnh của thế gian này kỳ kỳ quái quái. Chúng ta nói 

bệnh độc thì ấn tượng của mọi người tương đối sâu. 

Tâm  thanh  tịnh  nhất  định  không  nhiễm  phải  bệnh 

độc, cho nên tâm của bạn khỏe mạnh. Tâm bình đẳng 

là  đối  với  tất  cả  các  pháp  quyết  định  không  có  cao 

thấp. Tâm thanh tịnh sanh định, tâm bình đẳng sanh 

huệ.  Bạn  đối  với  tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian  chắc 

chắn  là  bình  đẳng  cung  kính,  bình  đẳng  tôn  trọng, 

bình đẳng lễ kính, bình đẳng cúng dường. Đây là tự 

thọ dụng. Tha thọ dụng thì là đại từ đại bi, ngày nay 

15 



chúng  ta  gọi  là  vô  điều  kiện,  vô  tư  vì  tất  cả  chúng 

sanh  phục  vụ.  Đây  chính  là  tâm  đại  bi,  là  tâm  hồi 

hướng phát nguyện. 

Phàm  phu  chúng  ta  từ  xưa  đến  nay  tạo  ra  ác 

nghiệp quá nhiều, cho nên rước lấy cả thân bệnh khổ. 

Bệnh  khổ  này  có  bệnh  về  sức  khỏe,  có  bệnh  về  tâm 

lý. Tâm bệnh còn phiền phức hơn so với thân bệnh. 

Tâm không thanh tịnh, không bình đẳng thì trên sinh 

lý chúng ta có bệnh, rất không dễ gì điều dưỡng. Nếu 

như  tâm  lý  khỏe  mạnh,  tâm  địa  chân  thành,  thanh 

tịnh, bình đẳng, thân thể này có một ít bệnh nhỏ, rất 

dễ dàng hồi phục bình thường. Vì sao vậy?  "Cảnh tùy 

 tâm chuyển" . Thân thể này của chúng ta là cảnh, cảnh 

tùy  tâm  chuyển.  Tâm  lý  khỏe  mạnh  còn  quan  trọng 

hơn  so  với  sinh  lý  khỏe  mạnh.  Chân  thật  mong  cầu 

khỏe mạnh thì tâm lý chiếm đến 90%, ở sinh lý nhiều 

nhất chỉ chiếm 10% mà thôi. Phật là đại y vương, dạy 

bảo chúng ta làm thế nào điều tâm. Trong mười hiệu 

của Phật có  "Điều Ngự Trượng Phu" . "Điều" là đối 

với tâm mà nói, "Ngự" là đối với thân mà nói. Dùng 

16 



cái gì để điều tâm? Dùng định, dùng huệ. Dùng cái gì 

để điều thân? Dùng giới luật. Giới-Định-Huệ tam học 

điều thuận thân tâm của chúng ta, cho nên gọi là Điều 

Ngự Trượng Phu. Thế Tôn dùng phương pháp này để 

thành  tựu  vô  thượng  đạo  chính  mình,  lại  giúp  đỡ 

người khác thoát  sanh tử, ra ba cõi, thành Phật đạo. 

Đây là thực tiễn của tâm Bồ Đề. Người phát tâm Bồ 

Đề nhất định là làm như vậy. Nếu họ không làm như 

vậy,  chúng  ta  liền  rất  rõ  ràng  là  tâm  Bồ  Đề  của  họ 

chưa phát. 

A  Di  Đà  Phật  dạy  chúng  ta  ở  chỗ  này  không 

những phải hệ niệm, phải phát tâm, mà hệ niệm cùng 

phát tâm phải  "kiên cố bất thoái" .  Ý nghĩa chính là 

nói  bạn  phải  luôn  luôn  gìn  giữ  mới  được.  Tu  hành 

chứng  quả,  khó  khăn  nhất  chính  là  gìn  giữ  được. 

Người thông thường phát tâm rất dễ dàng, phát được 

rất  mạnh,  nhưng  thoái  cũng  rất  nhanh.  Trong  ngạn 

ngữ  nói  được  rất  hay:   "Học  Phật  năm  đầu,  Phật  ở 

 ngay  trước  mặt  (rất  là  chân  thành).  Học  Phật  năm 

 thứ  hai,  Phật  ở  ngoài  hiên.  Học  Phật  năm  thứ  ba, 

17 



 Phật hóa thành mây khói (không còn nữa)” . Vậy làm 

sao  có  thể  thành  tựu?  Người  kiên  cố  bất  thoái  thì 

thành tựu. Tại vì sao bạn có thể thoái tâm? Vừa rồi đã 

nói  qua,  bên  trong  không  có  tu  dưỡng  Giới-Định-

Huệ;  bên  ngoài  có  ác  duyên,  sức  cám  dỗ  quá  lớn, 

danh vọng lợi dưỡng, năm dục sáu trần đều đang ở đó 

kêu gọi bạn, đều đang ở nơi đó mê hoặc bạn. Chỉ cần 

tâm của bạn vừa động thì tâm Bồ Đề của bạn, chánh 

niệm của bạn lập tức liền bị mất đi. Gìn giữ được thật 

là quá khó. Thế Tôn rất là rõ ràng, rất là tường tận đối 

với sự việc này. Ngài không chỉ hết lòng hết dạ dạy 

bảo chúng ta, mà còn biểu diễn, làm ra tấm gương tốt 

cho chúng ta xem. 

Làm  thế  nào  có  thể  giữ  kiên  cố  bất  thoái?  Duy 

nhất một phương pháp, đó là  “an bần lạc đạo” . Bạn 

xem Thích Ca Mâu Ni Phật vì chúng ta biểu diễn ba y 

một bát, nửa ngày ăn một bữa, dưới gốc cây ngủ một 

đêm.  Tại  vì  sao  Ngài  không  xây  một  giảng  đường, 

xây một tịnh xá? Cái thứ này có rồi thì mê hoặc liền 

đến. Chúng ta bình lặng nghĩ tưởng xem, có phải vậy 

18 



không?  “Mê  hoặc  liền  đến”,  chúng  ta   "kiên  cố  bất 

 thoái"   thì  sẽ  không  có  câu  này.  Tâm  của  bạn  ở  nơi 

đạo tràng đó của bạn, quên mất đi A Di Đà Phật rồi, 

quên mất đi Thế giới Cực Lạc rồi, mỗi niệm của bạn 

chỉ có cái đạo tràng nhỏ của chính bạn, làm thế nào 

để  cho  nó  phồn  vinh,  làm  thế  nào  để  cho  nó  hưng 

vượng. Cái tâm niệm này là ý niệm luân hồi, không ra 

khỏi  ba  cõi,  nhiều  nhất  là  tu  chút  phước  báo  nhỏ  ở 

trong nhà Phật mà thôi. 

Đại Sư Huệ Năng giảng được rất hay:  "Việc này 

 phước  không  thể cứu" .  "Việc  này"  chính  là  nói  việc 

sanh tử đại sự. Tu phước không hữu dụng, phước báo 

có lớn hơn cũng không thể nào giải quyết được đại sự 

sanh  tử.  Phước  không  thể  cứu!  Chúng  ta  không  nên 

khắc ý đi tu phước. Phải học chư Phật Bồ Tát, đoạn 

ác tu thiện mà không hưởng phước báo, phước báo để 

cho tất cả chúng sanh cùng hưởng. 

Hành  trì  cả  đời  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật, 

chúng ta phải tỉ mỉ mà quán sát, bình lặng mà thể hội, 

nỗ lực học tập. Phật đã từng tiếp nhận không ít quốc 

19 



vương đại thần, trưởng giả cư sĩ lễ thỉnh giảng Kinh 

nói  pháp.  Chúng  ta  rất  thường  hay  thấy  được  trên 

Kinh, Kỳ Thọ Cấp Cô Độc Viên, Trúc Lâm Tịnh Xá, 

những đạo tràng này đều là cư sĩ tại gia quản lý. Họ 

đến  mời  Phật,  Phật  tạm  thời  ở  lại  nơi  đó  để  hoằng 

pháp;  khi  giảng  xong  một  bộ  Kinh,  pháp  hội  viên 

mãn, Phật liền rời khỏi. Đây là làm ra tấm gương tốt 

nhất cho chúng ta, dạy chúng ta phải làm thế nào mới 

chân thật làm đến được  "kiên cố bất thoái" . Đối với 

thế  duyên,  tuyệt  đối  không  để  trong  lòng,  đây  là 

chính xác. Phật pháp đến Trung Quốc, quốc tình của 

Trung  Quốc  không  giống  như  Ấn  Độ,  bối  cảnh  văn 

hóa và phong tục tập quán của Trung Quốc cùng Ấn 

Độ hoàn toàn không như nhau. 

Phật pháp không phải định pháp, Phật pháp đích 

thực là  "hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức".  

Cho nên, sau khi đến Trung Quốc, những vị Cao tăng 

Đại  đức  này  của  Ấn  Độ  tùy  thuận  phong  thổ  nhân 

tình  của  Trung  Quốc,  cũng  mặc  y  phục  của  người 

Trung  Quốc.  Hiện  tại  chúng  ta  mặc  áo  choàng  tay 

20 



rộng này, đây là trang phục của triều Hán (áo choàng 

là trang phục của triều Hán, áo rộng tay dài). Những 

vị Cao tăng này đến Trung Quốc cũng làm giống như 

người  Trung  Quốc  chúng  ta.  Người  Trung  Quốc 

chúng ta xem thấy thì hoan hỉ, cảm thấy họ là người 

một nhà với chúng ta, không phải người nước ngoài. 

Đế vương Trung Quốc làm hộ pháp, cúng dường nơi 

chốn để họ ở hoằng pháp, xây dựng đạo tràng cho họ. 

Đạo  tràng  thứ  nhất  của  Trung  Quốc,  các  vị  đều 

biết,  đó  là  "Bạch  Mã  Tự".  Gọi  là   "Tự" ,  có  thể  thấy 

được  không  phải  của  người  xuất  gia,  tuyệt  nhiên 

không  phải  đem  đạo  tràng  này  tặng  cho  người  xuất 

gia, mà đạo tràng này là cơ quan của chính phủ làm 

việc. Chế độ của thời xưa, chúng ta chỉ lấy triều Hán 

để nói. Trong triều đình vào lúc đó thiết lập cơ quan 

để làm việc, bên dưới Tể tướng gọi là bộ. Có sáu bộ, 

lễ bộ, hộ bộ, binh bộ, hình bộ. Lễ bộ chính là hiện tại 

chúng  ta  gọi  là  Bộ  giáo  dục.  Binh  bộ  là  Bộ  quốc 

phòng.  Hình  bộ  là  Bộ  tư  pháp.  Hộ bộ  là  Bộ nội vụ. 

Danh  từ  của  cơ  quan  đó  là  dùng  bộ.  Thế  nhưng  cơ 

21 



quan  mà  hoàng  đế  trực  tiếp  quản  lý  thì  dùng  "Tự", 

không  dùng  bộ.  “Tự”  là  ý  gì  vậy?  “Tự”  là  ý  “thừa 

tự”,  cơ  quan  này  là  vĩnh  viễn  tiếp  nối,  không  thể  bị 

thay  đổi,  không  thể  bị  triệt  tiêu.  Các  cơ  quan  khác 

không phải dùng danh xưng này, cơ quan đó là có thể 

thay  đổi,  có  thể  triệt  tiêu,  không  phải  thiết  lập  vĩnh 

viễn.  Thiết  lập  cơ  quan  làm  việc  vĩnh  viễn  là  dùng 

Tự. Bên dưới hoàng đế có chín cái tự, chín cơ quan 

làm  việc.  Cho  nên,  nguồn  gốc  của  chữ  "Tự"  này, 

chúng  ta  phải  hiểu  rõ,  đó  là  cơ  quan  làm  việc  của 

quốc gia. Sau khi nhà Thanh bị lật đổ, đi đến dân chủ, 

dân quốc rồi, trong cơ quan làm việc không còn dùng 

Tự,  thế  nhưng  nơi  chốn  hoạt  động  của  Phật  giáo 

chúng  ta  vẫn  cứ  còn  dùng  Tự.  Chúng  ta  đối  với  ý 

nghĩa  của  những  danh  từ  này  phải  làm  cho  rõ  ràng, 

làm cho tường tận. Phu Tử nói:   "Danh không chánh 

 thì ngôn không thuận".  Cơ quan thường thiết, cơ quan 

có tính lâu dài. 

Bạch  Mã  Tự  là  làm  những  việc  gì?  Giáo  dục 

Phật giáo. Cơ quan giáo dục Phật giáo gọi là tự, cùng 

22 



danh xưng với đơn vị dưới hoàng đế một cấp, tên gọi 

như nhau. Cho nên, chúng ta vừa xem thấy chữ đạo 

tràng  này  thì  liền  biết  được,  đạo  tràng  là  thuộc  về 

quốc gia, nên gọi là mười phương thường trụ, không 

phải  thuộc  về  cá  nhân.  Chúng  ta  lại  xem  nhiều  đời 

tòng lâm của Trung Quốc, đạo tràng lớn đều là quốc 

gia xây dựng, chúng ta xem thấy trên biển "sắc kiến". 

Sắc kiến là hoàng đế ra lệnh xây dựng, không phải tư 

nhân. Thế nhưng đại hộ trưởng giả tư nhân nhiều đời 

học  Phật  rồi,  cuối  đời  đem  ruộng  đất  nhà  cửa  của 

mình hiến tặng làm đạo tràng của Phật giáo cũng rất 

nhiều.  Những  đạo  tràng  này  đều  quy  về  quốc  gia 

thống nhất quản lý, chế độ rất là tốt, người xuất gia 

không quản những việc này. Người xuất gia quản lý 

những việc này là bắt đầu từ Mã Tổ, Bá Trượng. Việc 

này  có  thể  nói  là  cuộc  thay  đổi  Phật  giáo  ở  Trung 

Quốc, đi vào một thời đại mới. Mã Tổ xây tòng lâm, 

Bá Trượng lập thanh quy. Hai Ngài đều là Thiền tông 

đời  thứ  tám,  là  đồ  tôn  của  Đại  Sư  Huệ  Năng,  đem 

Phật pháp chế độ hóa. Lịch sử này chúng ta phải biết. 

23 



Chế  độ  hóa  chính  là  đem  Phật  giáo  chính  thức 

biến thành một Đại học Phật Giáo, vào lúc đó gọi là 

tòng lâm, dùng lời hiện tại mà nói, chính là Đại học 

Phật  Giáo,  cho  nên  có  chủ  tịch.  Chủ  tịch  tòng  lâm 

chính là Phương trượng, hiệu trưởng. Phía dưới có ba 

cương lĩnh chấp sự là "Thủ tọa, Duy na, Giám viện". 

Ba cương lĩnh chấp sự này, Thủ tọa là giáo vụ trưởng, 

Duy  na  là  huấn  đạo  trưởng,  Giám  viện  là  tổng  vụ 

trưởng.  Hiện  tại  trong  đại  học  vẫn  là  ba  cương  lĩnh 

chấp  sự  này,  tên  gọi  không  giống  nhau,  nhưng  tổ 

chức  của  nó,  chức  trách  của  nó  thì  hoàn  toàn  giống 

nhau.  Cho  nên,  Phật  giáo  chính  thức  hình  thành 

trường  học  ở  Trung  Quốc,  đây  là  đặc  sắc  của  Phật 

giáo Trung Quốc. 


************************* 

 



24 



(VCD 142)  

2Phật  giáo  là  giáo  học,  chúng  ta  cần  phải  nhận 

biết rõ ràng. Vào thời trước, khoa học kỹ thuật chưa 

phát triển, giao thông không thuận tiện, phạm vi hoạt 

động đời sống của chúng ta rất nhỏ hẹp, thậm chí có 

số ít người sanh  ra lớn  lên ở  một thôn trang, cả đời 

cũng  chưa  từng  rời  khỏi  nơi  đó,  huyện  thành  đều 

chưa từng đi qua, thôn trang lân cận có thể nhìn thấy 

được,  nhưng  đến  chết  cũng  chưa  từng  qua  lại.  Đời 

sống như vậy cũng không tệ, rất là an ổn, thanh nhàn 

tự tại. Do đó, giáo dục của Phật giáo muốn phổ cập 

thì  cần  phải  xây  rất  nhiều  tự  viện  để  thuận  tiện  cho 

mọi người tu học. 

Thực  tế  mà  nói,  giáo  dục  Phật  giáo  của  Trung 

Quốc  so  với  bất  cứ  giáo  dục  nào  đều  rộng  lớn  hơn, 



2 Bắt đầu đĩa 142 

25 



đến nơi đâu cũng đều có tự viện nhỏ. Có không ít tự 

viện nhỏ tiếp nhận sự  chỉ đạo của tự viện lớn. Giữa 

các  tự  viện  không  có  ràng  buộc  lẫn  nhau,  có  liên 

nghị, có quan hệ phụ đạo ở trên giáo học. Việc này đã 

hình thành tông phái trong tòng lâm về sau của Trung 

Quốc. Mỗi một tự viện có đạo phong, đạo học độc lập 

của  nó,  nên  trở  thành  một  học  phái,  thành  tựu  được 

rất nhiều nhân tài. 

Năm  xưa,  tôi  thân  cận  tiên  sinh  Phương  Đông 

Mỹ, lão sư Phương đã từng nhiều lần nói với tôi rằng: 

 “Nếu  muốn  Phật  giáo  hồi  phục,  nhất  định  phải  hồi 

 phục chế độ Tòng Lâm”.  Ngài đã nói lời này với tôi 

rất nhiều lần. Chúng ta suy nghĩ, lời của Ngài không 

phải không có đạo lý. Hiện tại, việc cứu vãn nhân tâm 

thế đạo là việc vô cùng bức thiết. Lòng người không 

có  chỗ  quay  về,  không  có  nơi  nương  tựa,  không  có 

chỗ tá túc, mỗi ngày nghĩ tưởng xằng bậy, tạo thành 

bất an cho hết thảy xã hội. Đây là vấn đề lớn, không 

phải  là  vấn  đề  nhỏ.  Từ  xưa  đến  nay,  Phật  Bồ  Tát, 

những Thánh triết này có trí tuệ, có tâm từ bi, rất yêu 

26 



thương, dùng vô số phương tiện khéo léo để giáo hóa 

chúng sanh, giúp đỡ tất cả chúng sanh chuyển ác làm 

thiện,  chuyển  mê  thành  ngộ,  chuyển  phàm  thành 

thánh, tận tâm tận lực từ nơi công tác giáo học, vì vậy 

Tòng Lâm phát huy hiệu dụng rất lớn, cho đến ngày 

nay vẫn là cần thiết. 

Mười  hai  năm  trước,  lần  đầu  tôi  đến  Bắc  Kinh 

thăm viếng Triệu Phác Lão. Vào lúc đó sức khỏe của 

ông vẫn còn rất tốt. Tôi liền nói với ông về những vấn 

đề  này,  ông  cũng  rất  tán  thán.  Tôi  nói:   "Quốc  gia 

 Trung  Quốc  rộng  lớn  như  vậy,  ngày  nay  khoa  học 

 phát triển, giao thông thuận tiện, cho nên không cần 

 nhiều đạo tràng, đem nhân lực, tài lực, vật lực toàn 

 quốc tập trung lại, xây mười cái đạo tràng lớn là đủ 

 rồi" .  Vì  sao  xây  mười  cái?  Phật  giáo  có  mười  tông 

phái,  mỗi  một  tông  phái  xây  một  đạo  tràng,  không 

nên  phân  tán,  vì  sau  khi  phân  tán  thì  bất  cứ  việc  gì 

cũng  làm  không  được  thành  công,  nhân  lực,  tài  lực 

đều phân tán thì có thể thành tựu được việc gì? Ngày 

trước đến khắp nơi để xây đạo tràng nhỏ là bất đắc dĩ, 

27 



không  còn  cách  nào.  Hiện  tại  giao  thông  rất  thuận 

tiện, từ Bắc Kinh đến Singapore chỉ mất sáu giờ đồng 

hồ, cho nên mỗi một tông phái xây một đạo tràng thì 

đủ  rồi.  Dùng  hình  thức  nào  để  xây  đạo  tràng?  Mô 

phỏng theo thành phố đại học của nước ngoài,  dùng 

phương thức này để xây. Chúng ta ra nước ngoài để 

xem, một trường học của người ta là một thành phố, 

đáng được chúng ta tham quan. Trong một thành phố 

đại học này, chúng ta phân làm hai bộ phận, một bộ 

phận  tu  hành  và  một  bộ  phận  nghiên  cứu.  Bộ  phận 

nghiên cứu gọi là Phật Học Viện. Bộ phận tu học gọi 

là Học Hội (như Tịnh Độ Tông, Tịnh Tông Học Viện, 

Tịnh  Tông  Học  Hội).  Hai  bộ  phận  này  hợp  lại  với 

nhau, đây là đạo tràng lớn của Tịnh Độ Tông. Tông 

Thiên Thai xây một cái, Tông Hiền Thủ xây một cái, 

Tông  Pháp  Tướng  xây  một  cái;  mỗi  một  tông  phái 

xây  một  đạo  tràng  thì  Phật  pháp  liền  hồi  phục  lại 

hoàn toàn. Sau khi Phác Lão nghe rồi rất hoan hỉ, đây 

là một cấu tưởng rất tốt. Hiện tại, giao thông rất thuận 

tiện  và  nhanh  chóng,  ngồi  xe  lửa  cũng  chỉ  mất 

khoảng hai đến ba ngày, không như lúc trước phải đi 

28 



bộ  rất  là  khổ  cực,  một  ngàn  dặm  phải  đi  mười  mấy 

ngày đường, rất không thuận tiện. Cho nên nhất định 

phải đem tài lực, nhân lực, vật lực thảy đều tập trung 

để  sử  dụng  xây  đạo  tràng  lớn,  không  xây  đạo  tràng 

nhỏ, nhằm ảnh hưởng toàn quốc, ảnh hưởng toàn thế 

giới. Ngày nay, mỗi một người thanh niên có chí, nếu 

muốn đến học ở các đại học nổi tiếng trên thế giới thì 

rất thuận tiện, như Cáp Phật của Hoa Kỳ, Ngưu Tân 

của Anh Quốc, hành trình chỉ  mất  một ngày thì đến 

nơi. 

Thời  đại  đã  thay  đổi,  tư  tưởng  của  chúng  ta 

không thể khô cứng  như ở thời đại cổ xưa, như vậy 

thì không thông. Vì vậy, những sự việc quản lý đạo 

tràng này nên giao cho những người đó làm, chúng ta 

toàn  tâm  toàn  lực  làm  học  vấn.  Sau  khi  học  xong, 

người xuất gia phải noi theo Thích Ca Mâu Ni Phật, 

vì tất cả chúng sanh giảng Kinh nói pháp. Giáo học 

có  cần  nơi  chốn  hay  không?  Không  cần  thiết!  Theo 

cách  nhìn, cách  nghĩ của tôi, giáo học tương lai của 

thế kỷ 21, những giảng đường này có thể đều không 

29 



cần  đến,  có  lẽ  hiện  tại  các  vị  cũng  dần  dần  thể  hội 

được. Tương lai cơ quan làm việc của chính phủ cũng 

không  cần  đến,  vì  sao  vậy?  Mỗi  một  người  ở  trong 

nhà  cũng  có  thể  làm  việc  được,  vì  có  đường  truyền 

internet. Cho nên, xem thấy thời đại tương lai vi tính 

đó, phương thức đời sống của họ cùng người hiện tại 

chúng ta sẽ hoàn toàn khác nhau, không cần phải mỗi 

ngày ra bên ngoài làm việc, mà ở trong nhà làm việc; 

đời  sống  thường  ngày  ở  trong  nhà,  bạn  cũng  không 

cần  phải ra chợ để  mua đồ, vậy thì quá phiền phức, 

bạn ở trong nhà đánh lên vi tính, người ta liền sẽ đưa 

đồ  đến  tận  nhà  cho  bạn,  không  cần  ra  cửa,  tiền  của 

bạn trả là họ đi lấy từ nơi ngân hàng. Tôi thấy, tương 

lai học sinh cũng không cần phải đến trường lên lớp, 

chỉ cần ở trong nhà mình. Cho nên, thay đổi hết thảy 

phương thức đời sống của chúng ta. Đây là thời đại 

của vi tính, các bạn không học tốt vi tính thì làm sao 

được? Không học tốt được vi tính, bạn liền bị thời đại 

đào thải, vì họ đã tiến vào thế kỷ 21, bạn vẫn là người 

của thế kỷ 20, nên không thể theo kịp. Cho nên hiện 

tại, người xuất gia chúng ta cũng phải rất nỗ lực phấn 

30 



đấu  mà  học  vi  tính.  Các  đồng  tu  chúng  ta  mỗi  một 

người đều có vi tính. Thời đại đã thay đổi! Chúng ta 

nhất  định  phải  nhận  biết  rõ  ràng,  vạn  duyên  buông 

bỏ,  không  phải  sự  việc  chúng  ta  làm  thì  chúng  ta 

không  cần  phải  làm,  chúng  ta  chỉ  chăm  chỉ  nỗ  lực 

nghiên cứu giáo lý. 

Tu học đức hạnh, trong giáo dục của Nho - Phật, 

đức hạnh là xếp ở hàng đầu. Đức là gì? Chính là đối 

nhân xử thế tiếp vật ở ngay trong cuộc sống thường 

ngày, bồi dưỡng tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm 

chân thành, tâm chánh giác, tâm từ bi, đây là tâm Bồ 

Đề. Phải ở ngay trong cuộc sống, trong đối nhân xử 

thế  tiếp  vật  mà  rèn  luyện;  tiếp  nhận  giáo  huấn  của 

Kinh giáo Đại Thừa, hiểu rõ hư không pháp giới tất 

cả  chúng  sanh  là  cùng  quan  hệ  với  ta.  Thông  đạt 

tường  tận  chân  tướng  sự  thật  trong  đó  thì  tự  nhiên 

liền biết được sự việc phải nên làm thế nào mới đúng 

pháp, phải nên làm thế nào giúp đỡ tất cả chúng sanh. 

Phải  đem  những  cách  nghĩ,  cách  thấy  sai  lầm  trong 

quá khứ của chúng ta tu sửa lại. 

31 



Chúng ta phải nhận biết rõ ràng, căn bản sai lầm 

chính  là  tự  tư  tự  lợi.  Ý  niệm  tự  tư  tự  lợi  là  căn  bản 

luân hồi, nếu như không thể xả bỏ thì bạn nhất định 

không thể siêu việt sáu cõi luân hồi, niệm Phật cũng 

không  thể  siêu việt,  tham  thiền  cũng  không  thể  siêu 

việt, không luận tu học pháp môn nào đều không thể 

siêu việt. Nếu bạn muốn siêu việt, phải đem ý niệm tự 

tư  tự  lợi  buông  xả,  hành  vi  tự  tư  tự  lợi  buông  xả. 

Trong  Phật  pháp  Đại  Thừa  dạy  chúng  ta  rất  hay, 

chính  là  đem  ý  niệm  chuyển  đổi  lại,  khởi  tâm  động 

niệm  nghĩ  đến  lợi  ích  của  tất  cả  chúng  sanh,  không 

nghĩ  cho  chính  mình,  bình  đẳng  tôn  trọng  tất  cả 

chúng sanh, thương yêu tất cả chúng sanh, giúp đỡ tất 

cả chúng sanh, vì tất cả chúng sanh phục vụ. 

Trong việc giúp đỡ phục vụ chúng sanh, một đại 

sự quan trọng nhất là giúp đỡ họ giác ngộ, cũng chính 

là giúp đỡ họ buông bỏ tự tư tự lợi. Đây là giáo dục 

của Phật. Tất cả chúng sanh đều mong cầu xã hội an 

định,  thế  giới  hòa  bình,  nhân  dân  hạnh  phúc,  liền 

được  hiện  thực.  Nếu  như  không  thông  qua  giáo học 

32 



như  vậy,  ai  chịu  buông  bỏ  tự  tư  tự  lợi,  ai  vui  lòng 

chịu đi giúp đỡ người khác  mà không có điều kiện? 

Những sự việc này, nếu không nhờ vào giáo dục thì 

sẽ làm không được. 

Tổ  tiên cổ xưa của chúng ta có trí tuệ. Các  dân 

tộc quốc gia khác trên thế giới đương nhiên có không 

ít người thông minh, trí tuệ, thế nhưng cổ Thánh tiên 

Hiền chúng ta vẫn đặc sắc hơn rất nhiều. 

Trong "Lễ Ký" và "Học Ký" đã nói một cách rõ 

ràng cho chúng ta:  "Kiến quốc quân dân, giáo học vi 

 tiên" .  Đem  giáo  học  xem  thành  việc  lớn  thứ  nhất 

trong đời sống để làm, đây là chính xác! Con người 

cũng là động vật, nhưng con người cùng các động vật 

khác không giống nhau ở chỗ nào vậy? Con người có 

thể tiếp nhận giáo dục, còn các động vật khác không 

có  cách  gì  tiếp  nhận  được  giáo  dục,  cho  nên  con 

người  dễ  dàng  khai  ngộ.  Người  có  thể  minh  lý,  vậy 

không dạy thì làm sao được? Ngạn ngữ Trung Quốc 

có  câu:   "Dạy  bảo  chính  nhân  thì  phải  nên  minh 

 bạch" .  Những  nhân  vật  làm  chính  trị,  ý  nghĩa  của 

33 



chính trị là gì? "Chính" chính là việc của đại chúng. 

Quản lý việc xã hội đại chúng, đó gọi là chính trị. 

Làm thế nào đem việc xã hội đại chúng quản cho 

tốt?  Người  xưa  nói  ra  bốn  chữ,  bốn  chữ  này  là  bí 

quyết:  "Chính thông nhân hòa" , then chốt ở  "thông".  

 "Thông"  là thông đạt. Hay nói cách khác, vấn đề xảy 

ra  đều  ở  chỗ  có  chướng  ngại,  không  thông;  không 

thông  thì  vấn  đề  liền  đến.  Lãnh  đạo  cùng  người  bị 

lãnh đạo phải thường hay câu thông (hiện tại gọi câu 

thông là giao thông, qua lại) thì vấn đề liền được giải 

quyết. Chúng ta ở trên lịch sử, hiện tiền cũng có thể 

xem thấy, xung đột chủng tộc, xung đột tôn giáo, phát 

sanh chiến tranh tàn khốc là do nguyên nhân gì? Kém 

khuyết  câu  thông,  kém  khuyết  qua  lại!  Ngày  nay  ở 

Singapore,  chúng  ta  thực  tiễn  "Đại  Phương  Quảng 

Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh",  thực  tiễn  giáo  học  của 

"Kinh Vô Lượng Thọ", chúng ta cùng các chủng tộc, 

các tôn giáo khác qua lại, chúng ta "thông". "Thông" 

rồi  thì  chúng  ta  là  bạn  tốt,  không  có  bất  cứ  vấn  đề 

nào,  nếu  có  thì  lập  tức  mời  ngồi  lại  cùng  nhau  nói 

34 



chuyện. Chữ  "thông"  này quan trọng hơn bất cứ thứ 

gì. 

Làm sao có thể thông? Giáo học thì có thể thông, 

bạn  không  dạy  thì  làm  sao  họ  có  thể  thông?  Một 

người  có  thân  thể  khỏe  mạnh,  tại  sao  có  thể  khỏe 

mạnh?  Huyết  mạch  toàn  thân  thông  suốt,  không  có 

trở ngại.  Nếu như nơi nào gân  mạch, huyết quản có 

chướng ngại, người này liền bị bệnh. Do đây có thể 

biết,  cái  thân  thể  này  của  chúng  ta  bị  bệnh  chính  là 

không thông. Đây là thường thức thông thường. Rất 

nhiều người bị bệnh, đi bác sĩ khám, trước tiên bác sĩ 

hỏi là đại tiện, tiểu tiện có thông hay không. Nếu việc 

này  thông,  bác  sĩ  liền  biết  được  bạn  bị  bệnh  nhỏ, 

không phải là bệnh lớn. Nếu như hai việc này không 

thông,  vậy  thì  nghiêm  trọng  rồi,  đây  là  bệnh  lớn, 

không phải bệnh nhỏ.  Trị bệnh là trị cái gì?  Chính là 

bộ  phận  nào  không  thông  thì  đem  nó  đả  thông,  hồi 

phục  lại  bình  thường,  bệnh  liền  không  còn.  Thông 

thường,  người  ta  dùng  thuốc  để  giúp  bạn.  Thuốc  là 

tác  dụng  của  hóa  học,  khiến  cho  huyệt  đạo  của  bạn 

35 



thông  suốt.  Càng  cao  minh  hơn  thì  không  cần  dùng 

thuốc,  người  Trung  Quốc  dùng  kim  châm,  dùng 

phương  pháp  này  tốt  hơn  thuốc.  Phương  pháp  cao 

minh hơn so với kim châm là xoa bóp, chẳng qua là 

đả thông chỗ bạn có chướng ngại mà thôi. Xoa bóp là 

phương  pháp  cao  minh  nhất,  thế  nhưng  đã  bị  thất 

truyền rồi, hiện tại không có người biết. 

Trên  Kinh  Phật  dạy   "niệm  chú" ,  đó  là  phương 

pháp trị bệnh cao minh nhất, bệnh gì cũng đều có thể 

trị được. Trong Kinh Phật có lưu lại chú ngữ, nhưng 

người hiện tại không biết đọc. Niệm chú làm sao có 

thể trị bệnh? Dùng thanh âm chấn động đả thông bộ 

phận bị trở ngại của bạn. Đây là có căn cứ khoa học. 

Thế nhưng chú đó phát âm phải chuẩn xác, âm lượng 

phải  chính  xác,  quá  cao  cũng  không  được,  quá  thấp 

cũng không được. Chú này trước kia là khẩu truyền. 

Chúng ta xem thấy ở trong sách xưa, xem thấy những 

ghi chép trong lịch sử, vào triều nhà Đường vẫn còn 

có một số cao tăng Tây Vực có thể dùng chú ngữ để 

trị  bệnh,  đã  nhận được  hiệu  quả  rất  tốt,  đáng  tiếc  là 

36 



hiện  tại  đã  thất  truyền.  Chúng  ta  xem  thấy  chú  ngữ 

trong “Đại Tạng Kinh”, nhưng vì không biết đọc nên 

đọc  không  được  chuẩn  xác,  đều  là  đọc  sai  âm.  Cho 

nên, chữ  "thông"  quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Ngày 

nay chúng ta phải đặc biệt đề xướng, đặc biệt chăm 

chỉ nỗ lực làm ra một kiểu dáng tốt. Như "Kinh Hoa 

Nghiêm",  không  có  việc  gì  không  thông;  bên  trên 

thông với chư Phật Như Lai, chư đại Bồ Tát, Thanh 

Văn,  Duyên  Giác,  chư  thiên  chúng  thần;  bên  dưới 

thông đến chúng sanh ác đạo, cả thảy đều quán thông, 

cho nên đó là một vũ trụ rất khỏe mạnh, nhân sanh rất 

khỏe mạnh, không có thứ nào không thông. Đây gọi 

là học vấn, học vấn chân thật, đại học vấn, chúng ta 

mới có thể làm đến được  "kiên cố bất thoái" . Vì vậy, 

sự  thoái chuyển của chúng ta là do không thông tạo 

thành. Bạn xem, sự hiểu lầm giữa người và người đều 

là do đôi bên không qua lại, đôi bên dò xét lẫn nhau, 

nên càng nghi càng sâu, càng nghi càng xa. Nếu như 

ngày ngày qua lại, ngày ngày thấy mặt, chào hỏi lẫn 

nhau, nói chuyện vài câu thì sẽ không có việc gì. 

37 



Người xưa Trung Quốc đã nói:  "Giảo ngôn chỉ ư 

 trí giả" . Người có trí tuệ thì làm sao giảo ngôn có thể 

dừng lại ở họ? Bạn truyền đến giảo ngôn, họ phải tra 

chứng xem là thật hay là giả .  Người ngu si thì không 

tra  chứng,  nghe  rồi  liền  tin,  liền  cho  là  thật,  vì  vậy 

đến  nơi  họ  thì  liền  chướng  ngại,  liền  không  thông, 

cho nên tâm bệnh liền xảy ra. Người có trí tuệ thì khi 

đến nơi họ, họ thông, họ đi điều tra xem rốt cuộc sự 

việc này là thật hay là giả. Khi vừa điều tra thì tất cả 

rõ ràng, sự việc liền tường tận. 

Thế pháp và Phật pháp, người với việc, sự với lý, 

quan trọng chính là một chữ  "thông". "Thông" rồi thì 

hòa  (hòa  là  hòa  thuận  cùng  sống  với  nhau,  đối  đãi 

bình đẳng). Nếu không thông thì hai chữ “hòa bình” 

này chỉ có khẩu hiệu trống không mà thôi. Phải chân 

thật có thể làm đến được thế giới hòa bình, xã hội an 

định, nhân dân hạnh phúc, tất cả đều phải thông suốt 

vô  ngại.  Công  việc  này  phải  nhờ  vào  giáo  dục,  như 

vậy thì dựa vào ai? Tôi nghĩ đã rất lâu, chỉ có thể nhờ 

vào  các  tôn giáo  làm  giáo  học .   Cho  nên  khi  tôi  tiếp 

38 



xúc với mỗi một lãnh tụ tôn giáo, tôi đều chân thành 

chúc  phúc  cho  họ  nên  chú  trọng  giáo  dục  tôn  giáo. 

Nghi  thức  của  tôn  giáo  đương  nhiên  là  quan  trọng, 

nhưng giáo học càng quan trọng hơn. Chỉ trọng nghi 

thức, cùng giáo nghĩa và văn hóa khác nhau của các 

tôn  giáo  khác  không  thể  câu  thông,  nhưng  giáo  học 

thì có thể câu thông. Câu thông mới có thể giải quyết 

được vấn đề, mới có thể đạt đến hòa bình (hòa là hòa 

thuận  cùng  ở  với  nhau,  bình  là  bình  đẳng  đối  đãi). 

Chúng ta bình đẳng tôn kính đối với chúng thần trong 

các tôn giáo (đây là giáo dục của Phật Đà), thì chúng 

ta  mới  có  thể  chân  thật  làm  đến  được   "kiên  cố  bất 

 thoái" .  Không  luận  là  thuận  cảnh  hay  nghịch  cảnh, 

không  luận  là  thiện  duyên  hay  ác  duyên,  đều  sẽ 

không thoái chuyển, thì chúng ta nhất định thành tựu 

ngay trong một đời này. 

Câu  phía  sau:   "Trực  chúng  đức  bổn" .  "Trực"   là 

bồi  dưỡng,  trồng  xuống.  "Chúng  đức" ,  chúng  là 

nhiều,  vô  lượng  vô  biên.  Căn  bản  của  vô  lượng  vô 

biên đức hạnh là gì, các vị đồng tu có thể trả lời được 

39 



không? Chính ngay trong bổn Kinh, chú giải của cổ 

đức,  lời  chú  là   "Di  Đà  Danh  Hiệu",  "Lục  Tự  Chân 

 Ngôn" ,  đây  là  gốc  của  chúng  đức.  Lời  của  các  Ngài 

nói rất hay, thế nhưng chúng ta nghe thì không hiểu, 

chân thật không hiểu. Chỉ nghe nói qua vạn đức hồng 

danh, bạn nghe rồi không hoài nghi, không phản đối 

là khó được rồi, là bạn có thiện căn. Thông thường, 

người trẻ tuổi hiện đại (phần tử tri thức) sau khi nghe 

rồi, họ sẽ hỏi: “Vạn đức hồng danh là thật hay là giả? 

 Tại  sao  niệm  một  câu  sáu  chữ  này  chính  là  trực 

 chúng đức bổn?”.  Họ không thể tin tưởng, không thể 

tiếp  nhận.  Cho  nên,  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu 

được hàm nghĩa ở trong sáu chữ này, ý nghĩa của sáu 

chữ này là gì? Danh cần phải có thực, danh và thực 

hợp nhau thì mới khởi được tác dụng. 

 "Nam Mô A Di Đà Phật" . Hai chữ  " Nam Mô" 

này là xưng tán, đây đều là dịch âm Phạn văn của Ấn 

Độ xưa, ý nghĩa là quy y, quy mạng. Danh hiệu chân 

thật là bốn chữ  "A Di Đà Phật" . Chiếu theo mặt chữ 

mà  dịch,  "A"   dịch  là   Vô,  "Di  Đà"   dịch  là   Lượng, 40 



 "Phật"  dịch là  Trí, là  Giác. Vậy bạn nghĩ xem, trí tuệ 

vô lượng, giác ngộ vô lượng có phải là gốc của chúng 

đức  hay  không?  Không  sai!  Thế  nhưng  mỗi  ngày 

chúng ta đều niệm thì chúng ta liền có thể thành được 

Vô Lượng Trí, Vô Lượng Giác hay không? Kỳ lạ, lại 

thật được! Chỉ cần bạn niệm đến nhất tâm bất loạn thì 

Vô Lượng Trí, Vô Lượng Giác liền hiện tiền. Vì sao 

vậy? Bởi vì Vô Lượng Trí, Vô Lượng Giác là trong 

tự tánh chúng ta sẵn có, không phải từ bên ngoài đến. 

Chúng ta vốn có Vô Lượng Trí, Vô Lượng Giác, hiện 

tại vì sao không còn? Hiện tại do bị vọng tưởng, phân 

biệt,  chấp  trước  che  mất.  Chúng  ta  nhất  tâm  niệm 

danh  hiệu  này  thì  vọng  tưởng  không  còn,  phân  biệt 

không còn, chấp trước cũng không còn. Chỉ niệm một 

câu  Phật  hiệu  này,  dùng  phương  pháp  này  tu  định, 

niệm đến nhất tâm thì hoát nhiên đại ngộ, cùng “đại 

triệt đại ngộ” trong Thiền Tông không hề khác nhau. 

Sau  khi  ngộ  rồi  thì  minh  tâm  kiến  tánh,  trí  tuệ  Bát 

Nhã trong tự tánh liền hiện tiền, gốc  của chúng đức 

liền  phát  khởi,  liền  khai  hoa,  kết  quả,  cho  nên  diệu 

không nói nên lời. Bạn nhất định phải biết được, bạn 

41 



mới có thể thật niệm, mới biết được làm thế nào niệm 

Phật. Nhất định không phải một mặt niệm Phật, một 

mặt  khởi  vọng  tưởng,  đó  là  đã  hủy  mất  đi  gốc  đức 

của bạn, làm chướng ngại mất gốc đức của bạn. Đây 

là một ý nghĩa. Khi đã nói tường tận rồi thì bạn liền 

hiểu được, Phật hiệu công đức không thể nghĩ bàn. 

Ngoài ra, Thế Tôn ở trong bổn Kinh lại một lần 

nữa giải thích cho chúng ta,  "A Di Đà Phật"  chính là 

 "Bình Đẳng Giác" . Ở trên pháp hội này Phật hỏi tôn 

giả A Nan:  "Ông có muốn thấy Bình Đẳng Giác hay 

 không?". "Bình Đẳng Giác"  chính là  "A Di Đà Phật" . 

Bình Đẳng Giác là hoàn toàn từ trên ý nghĩa mà dịch 

ra, chúng ta hiểu được. Chúng ta đối với tất cả người, 

tất cả việc, tất cả vật, chỉ cần chúng ta dùng tâm bình 

đẳng.  Tâm  bình  đẳng  chính  là  Giác,  Giác  chính  là 

Phật. Tâm Phật là bình đẳng, tâm phàm phu thì không 

bình đẳng. Bình đẳng chính là Phật. Ý nghĩa này rất 

rõ  ràng.  Niệm  A  Di  Đà  Phật  chính  là  tu  Bình  Đẳng 

Giác. 

42 



Ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày,  mỗi  giờ 

mỗi phút gìn giữ tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng của 

bạn.  Đề  Kinh  của  bổn  Kinh  là  "Thanh  Tịnh  Bình 

Đẳng  Giác",  bạn  dùng  phương  pháp  gì  để  gìn  giữ? 

Dùng  phương  pháp   “chấp  trì  danh  hiệu” .  Sáu  căn 

tiếp xúc với cảnh giới sáu trần bên ngoài, thuận theo 

ý  của  chính  mình  thì  sanh  tâm  hoan  hỉ   (hoan  hỉ  là 

 phiền não, là thất tình ngũ dục, làm chướng ngại đi 

 tự tánh của chúng ta), cho nên khi tâm vừa mới động 

thì niệm  "A Di Đà Phật" , đem cái tâm đó đổi lại; gặp 

nghịch cảnh, ác duyên thì sanh tâm sân hận, ý niệm 

vừa mới khởi, liền niệm  "A Di Đà Phật"  thì tâm liền 

bình lặng. Ở ngay trong cuộc sống thường ngày của 

chúng ta, một câu A Di Đà Phật này có thể làm cho 

tất cả mọi việc, tất cả mọi vật, tất cả mọi người đều 

bình đẳng. Tôi còn nói với các vị đồng tu, tốt nhất có 

thể đem tất cả mọi người, tất cả mọi việc, tất cả mọi 

vật đều xem là A Di Đà Phật. 

"Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng,  Giác"  của  chúng  ta 

không khó hồi phục. "Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Giác" 

43 



là tự tánh Di Đà của chúng ta. Chúng ta chỉ cần hồi 

phục  "Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng,  Giác".  Tây  Phương 

Tịnh Độ chính là tự tánh Tịnh Độ của chúng ta. Đại 

đức  xưa  thường  nói:   "Tự  tánh  Di  Đà,  duy  tâm  Tịnh 

 Độ" ,  chúng  ta  làm  sao  mà  không  thành  tựu?  Không 

chỉ chúng ta chắc chắn vãng sanh, mà nhất định vãng 

sanh  thượng  thượng  phẩm;  không  chỉ  sanh  ở  cõi 

Đồng  Cư,  cõi  Phương  Tiện,  mà  sanh  vào  cõi  Thật 

Báo  Trang  Nghiêm.  Ý  niệm  của  chúng  ta  có  thể 

chuyển  hay  không,  then  chốt  ở  ngay  một  niệm.  Chỉ 

cần  ý  niệm  này  của  bạn  chuyển  đổi  lại  thì  Thế  giới 

Tây  Phương Cực  Lạc rất dễ dàng đi. Không chuyển 

đổi được ý niệm thì thật là quá khó. Đây là sự  thật. 

Ngay trong đời quá khứ, chúng ta đã tu học vô lượng 

kiếp,  lại  vô  lượng  kiếp  đều  không  có  cách  gì  vãng 

sanh,  chính  là  không  hiểu  được  cái  then  chốt  này  ở 

chỗ  nào.  Giống  như  chúng  ta  mở  tủ  bảo  hiểm  vậy, 

nếu mật mã đúng thì mở ra được, mật mã không đúng 

thì  làm  thế  nào  cũng  mở  không  ra.  Trong  vô  lượng 

kiếp đến nay đều không đúng chuẩn. Hiện tại chúng 

tôi đem cái mật mã này nói với bạn, vấn đề chính  là 

44 



bạn có bằng lòng đi mở hay không? Đây là chúng tôi 

đem  ý nghĩa của câu  "trực chúng đức bổn"  nói ra cho 

bạn. Thế nhưng bạn muốn hỏi, làm thế nào thực tiễn? 

Cũng chính là làm thế nào đem câu “A Di Đà Phật”, 

đem “Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Giác” thực tiễn ngay 

trong đời sống của chúng ta? Đây là bạn chân thật tu 

Tịnh Độ. Nếu bạn không thể thực tiễn thì bạn vẫn là 

uổng  công,  một  mảng  mù  mịt.  Về  việc  thực  tiễn,  ở 

trong  duyên  khởi  của  Tịnh  Tông  Học  Hội,  chúng  ta 

đã viết ra năm khóa  mục tu hành, đây chính là thực 

tiễn “Di Đà sáu chữ hồng danh”. 

Khóa  mục  thứ  nhất  chính  là   "Tịnh  Nghiệp  Tam 

 Phước" , thứ hai là  "Lục Hòa Kính" , thứ ba là  "Giới-

 Định-Huệ tam học" , thứ tư là   "Lục Độ" , thứ năm là 

 "Phổ  Hiền  Bồ  Tát  mười  đại  nguyện  vương" .  Năm 

khóa mục này thì không nhiều, rất  dễ dàng ghi nhớ. 

Ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày,  khởi  tâm  động 

niệm, lời nói việc làm đều có thể tương ưng với năm 

khóa mục này, đây chính là thực tiễn “sáu chữ hồng 

danh”,  thực  tiễn  “thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác”.  Nếu 

45 



bạn không thể làm như vậy, bạn chính là  "miệng niệm 

 Di Đà tâm tán loạn" , không thể thành tựu. Niệm câu 

danh hiệu này, danh và thực phải dung hợp với nhau 

thành một, danh và thực không thể phân ra, nếu phân 

ra thì không có tác dụng. 

Chúng  ta  đem  giáo  huấn  trong  Kinh  điển  tổng 

quy  nạp  thành  năm  khóa  mục  này.  Năm  khóa  mục 

này không chỉ là căn bản tu học của Tịnh Độ giáo, mà 

có  thể  nói  là  Thế  Tôn  trong  49  năm  đã  nói  ra  tổng 

quy kết của tất cả pháp môn. 

Câu thứ nhất trong "Tam Phước" là  “Hiếu dưỡng 

 cha  mẹ,  phụng  sự  sư  trưởng” ,  người  Trung  Quốc 

chúng ta gọi là  "hiếu thân tôn sư" . Đây là tổng cương 

lĩnh, tổng phương hướng, tổng mục tiêu giáo học của 

Phật pháp. 

 “Hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  phụng  sự  sư  trưởng” ,  ai 

làm được viên mãn nhất? Chư Phật Như Lai. Bồ Tát 

Đẳng Giác vẫn còn kém khuyết một phần, không viên 

mãn, đó chính là họ vẫn có một phẩm sanh tướng vô 

46 



minh chưa phá, cho nên hiếu thân tôn sư vẫn còn một 

phần kém khuyết. Do đây  có thể biết, đức hạnh của 

bạn không chút nào kém khuyết thì hiếu đạo của bạn 

liền  viên  mãn.  Bạn  làm  thế  nào  tôn  kính  sư  trưởng 

không chút kém khuyết? Khi bạn chứng được tự tánh 

viên  mãn,  thì  bạn  mới  xứng  đáng  với  lão  sư,  có  sự 

giao phó viên mãn đối với lão sư. Bồ Tát Đẳng Giác 

tuy là có sự  giao  phó được không tệ đối với lão sư, 

thế nhưng vẫn có kém khuyết, vẫn còn chưa đủ. Do 

đây  có  thể  biết,  giáo  học  của  Phật  pháp  tận  thỉ  tận 

chung chẳng qua là hai chữ  "hiếu kính"  mà thôi. Mới 

bắt  đầu  liền  dạy  hiếu,  dạy  kính.  Hiếu  kính  làm  đến 

cứu cánh viên mãn, bạn liền thành Phật, thành Thánh. 

Trong nhà Phật không có mê tín. Thế Tôn nói ra 

tất  cả pháp trong 49 năm, dạy bảo  chúng ta làm thế 

nào  hiếu  thân,  làm  thế  nào  tôn  sư  trọng  đạo.  Hành 

môn từ sơ phát tâm đến Như Lai địa không gì khác là 

học tập mà thôi. Làm thế nào để học tập? Trước sau 

không ngoài cải tiến. Cải chánh sai lầm chính là tiến 

bộ  rồi.  Từng  bước  từng  bước  hướng  lên  trên  cao, 

47 



ngày  ngày  cải  chính  sai  lầm  của  chính  mình,  ngày 

ngày phẩm đức trí tuệ đức hạnh của chính mình luôn 

nâng lên cao. Nhà Phật nói "sám hối", sám hối chính 

là cải lỗi, thế nhưng muốn cải lỗi, nhất định phải biết 

lỗi  lầm  của  chính  mình  ở  chỗ  nào  thì  bạn  mới  sửa 

được.  Biết  được  lỗi  lầm  của  chính  mình  thì  gọi  là 

khai  ngộ.  Sau  khi  ngộ  thì  khởi  tu.  Tu  chính  là  cải 

chính, đem sai lầm của mình sửa đổi lại. Thế nhưng, 

phàm phu ngu si, không biết chính mình có lỗi lầm. 

Thế  Tôn  rõ  ràng  tường  tận,  Ngài  dạy  chúng  ta 

phương  pháp  tốt,  chẳng  phải  bạn  xem  thấy  lỗi  lầm 

của người khác hay sao? Không xem thấy lỗi lầm của 

chính mình, vậy thì nhìn thấy lỗi lầm của người khác, 

bạn lập tức quay lại chính mình, xem chính mình có 

lỗi lầm này hay không, thế là bạn liền phát hiện. Đây 

gọi là hồi quang phản chiếu. Nếu chính mình không 

có lỗi lầm này thì rất tốt, thì khích lệ, hy vọng chính 

mình không phạm lỗi lầm này. Nếu như chính mình 

có  lỗi  lầm  này  thì  sửa  đổi.  Biện  pháp  này  tốt,  giúp 

chúng  ta  kiểm  điểm  quán  sát,  phát  hiện  lỗi  lầm  của 

chính mình. Cho nên, tất cả chúng sanh đều là thiện 

48 



hữu của chúng ta, đều là thiện tri thức của chúng ta, 

đều là chư Phật Như Lai. Vì sao vậy? Họ thị hiện cho 

chúng ta thấy, để chúng ta mọi lúc mọi nơi đều có thể 

tiếp xúc được. Xem thấy người ta làm thiện, chúng ta 

có làm hay không? Có thì rất tốt, phải giữ gìn, không 

nên để mất đi; không có thì phải mau học tập. Xem 

thấy người khác có lỗi lầm thì lập tức phản tỉnh, xem 

cái lỗi lầm đó chúng ta có hay không. Nếu có thì sửa, 

không có thì khích lệ chính mình không nên phạm lỗi 

lầm  này.  Vậy  thì  có  chúng  sanh  nào  không  phải  là 

thầy của ta? Thầy không nhất định là người dạy bạn 

học. Nếu bạn biết học thì tất cả chúng sanh đều là chư 

Phật Như Lai, chư Phật Như Lai chính là thầy. Cho 

nên  tất  cả  mọi  người,  tất  cả  động  vật,  thực  vật, 

khoáng vật đều là thầy của ta, là chư Phật Như Lai, là 

thiện  tri  thức  của  ta,  bạn  liền  biến  thành  Thiện  Tài 

Đồng Tử .  Thế giới Tây Phương Cực Lạc là sáu trần 

nói pháp. Bạn hoàn toàn thể hội được, hoàn toàn học 

được, bạn chắc chắn viên thành Phật đạo ngay trong 

một đời. 

49 



************************* 





(VCD 143)  

 3Nguyện  thứ  hai  mươi  mốt:  “HỐI  QUÁ  ĐẮC 

 SANH NGUYỆN”  

 Kinh  văn:  "Ngã  tác  Phật  thời,  thập  phương 

 chúng sanh, văn ngã danh hiệu, hệ niệm ngã quốc, 

 phát  Bồ  Đề  tâm,  kiên  cố  bất  thoái,  trực  chúng  đức 

 bổn,  chí  tâm  hồi  hướng,  dục  sanh  Cực  Lạc,  vô  bất 

 toại giả. Nhược hữu túc ác, văn ngã danh tự, tức tự 

 hối  quá,  vi  đạo  tác  thiện,  tiện  trì  kinh  giới,  nguyện 



3 Bắt đầu đĩa 143 

50 



 sanh  ngã  sát,  mạng  chung  bất  phục,  cánh  tam  ác 

 đạo, tức sanh ngã quốc, nhược bất nhĩ giả, bất thủ 

 chánh giác". 

Trong nguyện văn này, Kinh văn phân thành hai 

đoạn, từ  "Ngã tác Phật thời"  đến  "vô bất toại giả"  là 

đoạn thứ nhất, từ  "nhược hữu túc ác"  đến sau cùng là 

đoạn thứ hai. Lần trước, chúng ta đã giảng đến  "trực 

 chúng đức bổn" . 

Hôm  nay  chúng  ta  xem  tiếp  ba  câu  sau  cùng: 

 "Chí tâm hồi hướng, dục sanh Cực Lạc, vô bất toại 

 giả" . 

Đồng  tu  học  Phật  đối  với   "hồi  hướng" đều  rất 

quen  thuộc,  thế  nhưng  hồi  hướng  không  phải  là  một 

việc  dễ  dàng.  Bạn  đem  cái  gì  để  hồi  hướng?  Quyết 

định  không  thể  nói  một  câu  hồi  hướng  trống  không 

thì  sẽ  có  hiệu  quả.  Chúng  ta  xem  từ  nơi  Kinh  văn: 

 "Văn danh, hệ niệm, phát tâm, bất thoái, trực chúng 

 đức bổn" , dùng cái này để hồi hướng. 

51 



Chúng ta nghĩ xem, chúng ta mỗi ngày lấy cái gì 

để  hồi  hướng?  Việc  này  phải  rõ  ràng.  Hồi  hướng 

chính  là  phát  nguyện,  Phật  dạy  chúng  ta  chỗ  này  là 

 "chí  tâm".  Chí  tâm  là  chân  thành  đến  cùng  tột,  một 

lòng một dạ cầu sanh Tịnh Độ. Thế pháp, Phật pháp 

đều phải hoàn toàn xả bỏ thì cái tâm này mới xem là 

chí  tâm.  Nếu  như  bạn  đối  với  thế  gian  này  vẫn  còn 

danh lợi, năm dục sáu trần, đủ thứ hưởng thụ, vẫn còn 

một  chút  lưu  luyến,  thì  bạn  không  phải  là  chí  tâm. 

Niệm Phật như vậy cầu sanh Tịnh Độ thì rất khó, bạn 

chỉ có thể ở nơi Tịnh Độ trồng một ít thiện căn, ngay 

đời này việc vãng sanh thật là khó! Chân thật hy vọng 

ngay đời này vãng sanh Tịnh Độ, bạn cần phải đem 

phải  quấy  nhân  ngã,  tham-sân-si-mạn  triệt  để  buông 

xả. 

Lần này tôi ở Hong Kong, có một vị đồng tu viết 

cho tôi một lá thư. Hoàn cảnh đời sống của anh rất là 

khổ cực, buổi tối đi làm công, cho nên anh không thể 

đến  nghe  Kinh.  Anh  nêu  ra  một  vấn  đề:   Con  người 

 anh rất tốt, đối với người cũng rất không tệ, tại vì sao 

52 



 tất  cả  tai  nạn,  anh  rất  là  không  may  đều  gặp  phải. 

 Anh  hỏi  tôi,  phải  làm  thế  nào  mới  có  thể  hóa  giải 

 những tai nạn này.  Hôm qua sau khi tôi trở lại, đồng 

tu nơi đây cũng có gặp tình trạng này, nên đến nói với 

tôi. Loại tình huống này quyết không chỉ  là  một hay 

hai  người,  mà  rất  nhiều  người  đều  gặp  phải  vấn  đề 

này. Thân chúng ta cũng rất tốt, chịu tu phước, cũng 

chịu  giúp  đỡ  người  khác,  nhưng  tại  sao  rất  nhiều  tai 

nạn đều không thể tránh khỏi? Điều này khiến cho tôi 

nghĩ đến một đoạn văn chương của  "Du Tịnh Ý Công 

 Ngộ  Táo  Thần  Ký" .  Ngày  trước,  chúng  ta  đã  từng 

giảng qua tỉ mỉ, có lưu lại băng ghi âm lưu thông. 

Du tiên sinh là một người đọc sách, do đọc sách 

nên ông rõ lý. Bình thường ông cũng thích bố thí, làm 

việc  thiện,  nơi  nơi  đều  giúp  đỡ  người  khác,  y  theo 

giáo  huấn  của  Thánh  Hiền  mà  làm,  vì  sao  ông  cũng 

đều  gặp  phải  nhiều  việc  bất  hạnh,  trong  lòng  không 

khỏi oán trời trách người. Ông cho rằng Phật Bồ Tát 

có lỗi với ông, ông trời cũng có lỗi với ông, còn viết 

sớ  văn  đốt  ở  trước  mặt  Thần  Táo.  Không  ngờ  Thần 

53 



Táo  đến  thật,  điểm  hóa  cho  ông,  nói  với  ông:   "Anh 

 vẫn  xem  là  không  tệ,  lương  tâm  vẫn  chưa  bị  mất  đi, 

 chẳng  qua  nghiệp  chướng  của  anh  tạo  chính  anh 

 không biết được. Tuy là miệng của anh có thể khuyến 

 thiện,  thân  của  anh  dường  như  cũng  không  hề  làm 

 qua việc xấu, nhưng ý của anh bất thiện, tâm của anh 

 bất thiện" . Việc này cũng giống như một cây đại thọ, 

tâm  là  gốc,  ý  niệm  là  thân  cây,  thân  thể  tạo  tác  là 

cành  nhánh,  lời  nói  của  miệng  là  lá  cây.  Lá  cây  này 

của  bạn  vẫn  không  tệ,  cành  nhánh  cũng  không  tệ, 

nhưng  căn  gốc  thì  đã  hỏng  rồi,  bạn  còn  có  thể  cứu 

sao? Hết cứu! Cho nên cổ Thánh tiên Hiền dạy chúng 

ta  tu  hành,  đoạn  ác  tu  thiện,  làm  từ  chỗ  nào?  Tu  từ 

căn bản. 

Ngày nay, có rất nhiều người phạm phải sai lầm, 

không  biết  được  căn  bản.  Tâm  bất  thiện,  ý  niệm  bất 

thiện,  thì  cho  dù  thân  khẩu  có  thiện  hơn,  bạn  vẫn 

không thắng nổi nghiệp lực. Đây là chúng ta lấy một 

thân  cây  để  làm  thí  dụ,  mọi  người  rất  dễ  hiểu.  Nếu 

như  tâm  của  bạn  thiện,  ý  niệm  thiện,  thân  khẩu  cho 

54 



dù  bất  thiện  thì  cũng  có  thể  cứu,  cây  sẽ  không  chết. 

Cành lá hoa trái của bạn dù có tốt có đẹp hơn, nhưng 

nó  không  có  cội  gốc,  qua  mấy  ngày  thì  sẽ  khô  chết, 

nó  không  thể  sống.  Cho  nên  tâm  thiện,  ý  thiện  quan 

trọng  hơn  bất  cứ  thứ  gì.  "Du  Tịnh  Ý  Công  Ngộ  Táo 

 Thần  Ký" ,  thiên  văn  chương  này  giảng  được  quá  rõ 

ràng.  Phàm  hễ  bạn  gặp  phải  những  chướng  nạn  này 

thì phải nên đọc nhiều thiên văn chương này, nỗ lực 

mà phản tỉnh, y giáo tu hành. Trong Kinh điển, Phật 

đã dạy cho chúng ta cương lĩnh. 

“Văn  danh” ,  phía  trước  tôi  đã  nói  qua  với  các 

vị, chữ  "văn"  này là tam huệ của Bồ Tát, là “văn huệ, 

tư  huệ,  tu  huệ”,  không  phải  là  văn  thông  thường. 

Chúng  ta  nghe  qua  danh  hiệu  của  A  Di  Đà  Phật 

không  có  được  công  đức  lợi  ích  thù  thắng  lớn  như 

vậy.  Nếu  chân  thật  có  trí  tuệ,  nghe  được  danh  hiệu 

của Phật, họ liền có thể sanh tín tâm, giác ngộ, họ liền 

có thể quay đầu. Khi vừa quay đầu, hệ niệm Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc, tất cả thế xuất thế gian pháp họ 

đều buông xả. Cái buông xả này, như phía trước tôi 

55 



đã  nói,  chúng  ta  phải  ghi  nhớ:  vọng  tưởng,  lo  lắng, 

vướng bận trong lòng thảy đều buông xả; phải quấy 

nhân  ngã  buông  xả;  danh  vọng  lợi  dưỡng  buông  xả; 

lợi hại, được mất buông xả; từ nay về sau, trong lòng 

chỉ  có  A  Di  Đà  Phật,  chỉ  có  Thế  giới  Tây  Phương 

Cực Lạc. 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc ở đâu vậy? Những 

gì trên bộ Kinh này đã nói, đó chính là Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc. 

Cho nên, khi bạn đọc Kinh, Kinh phải đọc thuộc, 

mỗi giờ mỗi phút đều có thể nghĩ đến điều trong Kinh 

đã nói, đây chính là  "hệ niệm ngã quốc" . Bạn không 

đọc  thuộc  Kinh  văn  thì  làm  sao  có  thể  hệ  niệm?  Vì 

sao tôi khuyên mọi người phải đem Kinh này đọc ba 

ngàn biến? Vì như vậy bạn mới có thể hệ niệm.  “Hệ 

 niệm”   chính  là  “nhớ  Phật”  của  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí 

đã  nói  trên  "Kinh  Lăng  Nghiêm":   "Ức  Phật  niệm 

 Phật,  hiện  tiền,  đương  lai  tất  định  kiến  Phật" .  “Ức 

 Phật”   chính  là  hệ  niệm.  Kinh  văn  bạn  không  thuộc, 

thì bạn không làm được. Cho nên đối với người giác 

56 



ngộ, sau khi văn danh thì họ thật làm. Chúng ta tuổi 

tác  cao  rồi,  sức  nhớ  không  tốt  cũng  không  đáng  lo, 

chỉ cần biến số nhiều thì được. Ngày trước đã từng có 

người đọc qua sáu ngàn biến, bộ Kinh này mới có thể 

thuộc. Người lợi căn tôi cũng thấy qua, đọc năm trăm 

biến thì họ có thể thuộc lòng. Cho nên mỗi ngày, mỗi 

giờ bạn phải đọc. Đọc thuộc lòng chính là ức niệm, là 

hệ niệm, từ chỗ này mà tâm Bồ Đề được phát khởi. 

Nói  về   "Phát  Bồ  Đề  tâm" ,  người  thông  thường 

tâm Bồ Đề không thể phát khởi; đương nhiên không 

thể  phát  khởi,  bởi  vì  bạn  không  hề  biết  tí  gì  đối  với 

Kinh giáo của Thế Tôn, nên tâm Bồ Đề của bạn làm 

sao  mà  phát  khởi  được?  Chúng  ta  khởi  tâm  động 

niệm  đều  là  phiền  não,  đều  là  tạo  nghiệp,  như  trên 

"Kinh Địa Tạng" nói:  "Chúng sanh cõi Diêm Phù Đề 

 khởi tâm động niệm đều là tạo tội" . Đây là do nguyên 

nhân  gì?  Vừa  rồi  tôi  đã  nói,  căn  gốc  của  chúng  ta 

hỏng rồi, cành lá cắt tỉa có đẹp hơn, nhưng nếu không 

có gốc, không có thân, thì có đẹp hơn cũng chẳng qua 

là hoa cắm trong bình mà thôi, đó là chết, không phải 

57 



là sống, không thể dài lâu. Tâm Bồ Đề là từ trong văn 

danh  hệ  niệm  mà  phát  ra.  Lý  giải  của  bạn  đối  với 

Kinh giáo càng được thấu triệt, càng sâu thì tâm của 

bạn  càng  tiến  bộ,  gặp  phải  bất  cứ  cảnh  giới  nào  bạn 

đều sẽ không thoái chuyển. Vì sao vậy? Trong thuận 

cảnh, thiện duyên bạn không khởi tham ái, quyết định 

không  lưu  luyến;  trong  nghịch  cảnh,  ác  duyên  bạn 

không sanh phiền não, vĩnh viễn gìn giữ tâm “Thanh 

Tịnh, Bình Đẳng, Giác” của chính mình, vậy mới có 

thể   "kiên  cố  bất  thoái" .  Sau  đó  bạn  mới  có  thể  toàn 

tâm  toàn  lực  đoạn  ác  tu  thiện  (đây  chính  là   "trực 

 chúng đức bổn" ), bạn mới có thể thực tiễn Bồ Tát sáu 

Ba  La  Mật,  Phổ  Hiền  mười  đại  nguyện  vương.  Bạn 

dùng công đức này mà hồi hướng, cầu sanh Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc,  "vô bất toại giả",  đương nhiên 

thành tựu. Đây là bạn nhiều đời tạo ác chân thật quay 

đầu. 

Đoạn  Kinh  văn  phía  sau  lại  khích  lệ  chúng  ta, 

 "nhược hữu túc ác" . Hai chữ  "túc ác"  này là nói hiện 

tại bạn đang tiếp tục tạo ác, vẫn chưa chịu quay đầu 

58 



(đoạn  phía  trước  nói  người  ngay  trong  đời  quá  khứ 

tạo ác đã quay đầu). Trong đời quá khứ tập khí ác rất 

sâu nặng, tuy họ rất muốn quay đầu, nhưng không thể 

nào quay đầu được. Vậy thì phải hỏi, chúng ta có tâm 

cảnh  giác  hay  không,  có  muốn  lìa  khỏi  sáu  cõi  luân 

hồi hay không, hay là vẫn  muốn tiếp tục ở trong thế 

gian  này  tạo  nghiệp  thọ  báo?  Việc  này  bạn  phải  hỏi 

chính mình. Nếu như chân thật giác ngộ thế gian này 

là khổ, vậy thì phải quay đầu. 

Làm  thế  nào  để  quay  đầu?  Ngay  chỗ  này  Phật 

dạy bảo chúng ta:  "Văn ngã danh tự, tức tự hối quá" , 

then chốt chính là hai chữ  "hối quá"  này. Thế nào gọi 

là  “hối  quá”?  Trong  Phật  pháp  nói   "sau  không  tạo 

 nữa"  là  “hối  quá”.  Tuyệt  đối  không  phải  bạn  đã  ở 

trước mặt Phật Bồ Tát sám hối, ngày mai lại tiếp tục 

làm, làm rồi lại ở trước mặt Phật Bồ Tát xin sám hối, 

cầu  Phật  Bồ  Tát  xá  tội.  Đây  là  giả,  việc  làm  này 

không  có  chút  lợi  ích  nào.  Nhà  Nho  gọi  là   "bất  nhị 

 quá" , lỗi lầm chỉ  có  một lần, về sau không phạm lỗi 

lầm giống như vậy nữa, đây gọi là chân thật sám hối. 

59 



Chúng  ta  có  thể  làm  được  hay  không?  Nếu  như 

không  thể  chân  thật  sám  hối,  cả  đời  này  bạn  chỉ  có 

thể ở nơi Tịnh  Độ trồng  một chút thiện căn, hay nói 

cách khác, vẫn phải tiếp tục luân hồi. 

Đến lúc nào bạn mới có thể thoát ra khỏi sáu cõi 

luân hồi?  Hôm nào bạn chân thật hối quá, chân thật 

 quay  đầu  thì  bạn  liền  vĩnh  viễn  thoát  khỏi  sáu  cõi 

 luân  hồi,  then  chốt  chính  ở  hai  chữ  "hối  quá"   này. 

Đối với vấn đề này, chư Phật Bồ Tát có đại từ đại bi 

cũng không thể giúp được; chính mình làm thì chính 

mình  chịu,  bạn  cũng  không  cần  phải  oán  trời  trách 

người; oán trời trách người là tội lại chồng thêm tội, 

không  có  quan  hệ  gì  với  tất  cả  mọi  người,  đó  là  tự 

làm tự chịu. Thánh Hiền thế xuất thế gian đều đem sự 

việc  này  nói  cho  chúng  ta  nghe  rõ  ràng  thấu  triệt, 

ngay trong lúc giảng giải chúng tôi luôn nhắc đến, hy 

vọng  chúng  ta nghe  lọt  vào  tai,  thường  hay  ghi  nhớ, 

không làm việc sai nữa. 

Gốc sai lầm của chúng ta là gì? Gốc không cách 

gì nhổ đi, gốc chính là tự tư tự lợi,  là ngã chấp kiên 

60 



cố từ vô thỉ kiếp đến nay, khởi tâm động niệm đều là 

vì ta, ta là trung tâm vạn pháp của vũ trụ. Quan niệm 

này đặc biệt sai lầm, quan niệm này chính là căn gốc 

của  chúng  ta  có  vấn  đề,  căn  gốc  của  chúng  ta  bất 

thiện. Cho nên  ở trong Phật pháp, không luận chúng 

ta dụng công tu học thế nào, đều cảm thấy công phu 

chính  mình  không  có  lực,  đều  không  có  cách  gì  đạt 

được công dụng thù thắng mà Thế Tôn đã nói trong 

Kinh điển. Cho nên, công đức của hai chữ  "hối quá"  

này không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta đọc trong "Kinh Quán Vô Lượng Thọ 

Phật",  vua  A  Xà  Thế,  Đề  Bà  Đạt  Đa,  hai  người  này 

lòng  dạ  gian  trá,  phá  hoại  Phật  pháp,  năm  nghịch 

mười ác thảy đều làm hết. Đề Bà Đạt Đa đời đời đọa 

địa ngục (đây là thị hiện). Vua A Xà Thế đến khi lâm 

chung,  chí  tâm  sám  hối,  chân  thật  hối  quá,  cầu 

nguyện vãng sanh, ông được nguyện lực của A Di Đà 

Phật gia trì. Thế Tôn nói với chúng ta, ông sanh đến 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc là thượng phẩm trung 

sanh.  Việc  này  khiến  cho  chúng  ta  cảm  thấy  rất  là 

61 



kinh ngạc, làm sao mà có được phẩm vị cao đến như 

vậy?  Tâm  sám  hối  thiết  thật,  tâm  sám  hối  chân  thật. 

Chúng  ta  từ  những  chỗ  này  mà  thể  hội  được:  không 

được  xem  thường  chúng  sanh  tạo  ác,  dù  họ  tạo  ác 

nghiệp  có  nghiêm  trọng  hơn,  nhưng  khi  lâm  chung 

chí thành sám hối, họ vẫn có thể vãng sanh Thế giới 

Cực  Lạc,  phẩm  vị  còn  cao  hơn  chúng  ta,  làm  sao 

chúng ta dám xem thường? 

Lục  tổ  Đại  Sư  Huệ  Năng  nói  rất  hay:   "Nếu  là 

 người  chân  chính  tu  hành  thì  không  thấy  lỗi  thế 

 gian" .  Chúng  ta  phải  thường  ghi  nhớ  câu  nói  này 

trong tâm. Đại Sư Ngẫu Ích dạy bảo chúng ta:  "Cảnh 

 duyên  không  tốt  xấu,  tốt  xấu  ở  tâm  người" .  Lời  nói 

của các Ngài không giống nhau, nhưng ý nghĩa hoàn 

toàn như nhau. Cảnh duyên, “cảnh” là hoàn cảnh vật 

chất,  “duyên”  là  hoàn  cảnh  nhân  sự,  hay  nói  cách 

khác,  tất  cả  người,  tất  cả  vật,  không  có  ai  là  không 

bình  đẳng  thanh  tịnh,  không  có  thiện  ác,  tà  chánh, 

không có phải quấy, tốt xấu. 

62 



Thiện ác, tà chánh, phải quấy, tốt xấu từ do đâu 

mà ra? Là từ nơi tâm bất thiện của chính chúng ta mà 

ra,  từ  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của  chính 

chúng ta, không liên quan với cảnh duyên bên ngoài. 

Có  mấy  người  hiểu  được  đạo  lý  này?  Mấy  người 

nhận biết chân tướng sự thật này? Chỉ có người chân 

thật hiểu rõ chân tướng sự thật, triệt để sám hối, chân 

thật  quay  đầu,  cho  dù  xem  thấy  người  khác  có  lỗi 

lầm, cũng chắp tay khiến người hoan hỉ, quyết không 

dám khinh thường phê bình. Nói không chừng, đó là 

Bồ Tát thị hiện, chúng ta là phàm phu mắt thịt thì làm 

sao  biết  được?  Chư  Phật  Bồ  Tát  ứng  hóa  ở  thế  gian 

này  quá  đông  quá  nhiều,  trong  đạo  tràng  của  chúng 

ta, cổ đức thường nói rồng rắn lẫn lộn, đích thực là có 

phàm phu, thế nhưng cũng có Thánh nhân thị hiện ở 

ngay trong đó, bạn làm sao biết được ai là Thánh, ai 

là Phật, ai là Bồ Tát? Như vậy, chúng ta sẽ đối đãi thế 

nào?  Chúng  ta  xem  mỗi  một  người  đều  là  chư  Phật 

Bồ  Tát,  một  mực  bình  đẳng  tôn  kính,  một  mực  bình 

đẳng cúng dường, thì chúng ta không có lỗi lầm. Đây 

63 



là chân thật sám hối, chân thật quay đầu, hành trì của 

họ chắc chắn là dáng vẻ như vậy. 

Người  chân  thật  quay  đầu  thì  tư  tưởng  của  họ 

thay đổi, hành vi của họ đương nhiên cũng thay đổi. 

Tư  tưởng  chúng  ta  vừa  rồi  mới  nói,  cội  gốc  của  họ 

thiện  (tâm  thiện,  ý  niệm  thiện),  cho  nên  ngôn  hạnh 

của họ nhất định là thiện, đó là  "vi đạo tác thiện" . Họ 

tu thiện không phải vì chính mình, mà là vì đạo. Đạo 

là gì? Bồ Đề đại đạo, thành Phật chi đạo. Họ vì việc 

này mà đoạn ác tu thiện. Bồ Đề đạo, thành Phật chi 

đạo  là  gì?  Bồ  Đề  cùng  Phật  là  một  ý  nghĩa,  đều  là 

tiếng Phạn, dịch thành ý Trung văn là  "Đại Giác" , là 

giác  ngộ  viên  mãn,  giác  ngộ  triệt  để.  Giác  ngộ  điều 

gì?  Giác  ngộ  hư  không  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh 

đều là chư Phật Như Lai. Cho nên, họ tu thiện. 

Thế gian có rất nhiều khoa học gia, triết học gia 

đều đang dò tìm khởi nguồn của vũ trụ, khởi nguồn 

của sinh mạng, đây là một việc lớn của giới học thuật. 

Có được kết luận hay không? Thực tế mà nói, trong 

triết  học  không  có  kết  luận,  trong  khoa  học  cũng 

64 



không có kết luận, nhưng trong tôn giáo có kết luận. 

Phật  nói  với  chúng  ta  vũ  trụ  từ  nơi  đâu  mà  có,  sinh 

mạng từ nơi đâu mà có. Trên "Kinh Hoa Nghiêm" nói 

là  "duy tâm sở hiện, duy thức sở biến" . Tâm là rễ của 

chúng ta, thức là gốc của chúng ta, tánh thức là chân 

thật, tuyệt đối chân thật. Ấn Độ giáo, Bà La Môn giáo 

nói  là  từ  Đại  Phạm  Thiên  Vương  biến  hiện  ra,  Đại 

Phạm  mà  họ  nói  chính  là  tánh  thức  mà  nhà  Phật  đã 

nói. Thiên Chúa giáo, Ki-To giáo nói Thượng Đế, nói 

Thượng Đế  cũng là nói tánh thức. Bái Hỏa giáo nói 

Thượng Đế, Thượng Đế của họ là trí tuệ, trong Phật 

pháp  chúng  ta  gọi  là  báo  thân  Phật.  Báo  thân  là  trí 

tuệ,  trong  pháp  Đại  Thừa  gọi  là  pháp  thân,  "mười 

 phương ba đời chư Phật cùng đồng một pháp thân" . 

Các tôn giáo nói những danh từ thuật ngữ này không 

giống nhau, kỳ thật đều là nói đến một sự việc. Cho 

nên Tánh Thức, Đại Phạm, Thượng Đế, Thần Thánh, 

Pháp  Thân  đều  là  năng  hiện,  năng  sanh,  năng  biến, 

siêu  kinh  nghiệm  chân  thật  tồn  tại.  Phật  nói  đây  là 

bản  năng  của  chính  chúng  ta.  Nhà  Phật  thường  nói: 

"  Mặt mũi trước khi cha mẹ chưa sanh ra" , đây là bổn 

65 



lai diện mục của chúng ta, bổn lai diện mục của tất cả 

chúng  sanh.  Nếu  ai  chứng  được  cảnh  giới  này,  nhà 

Phật nói họ đã thành Phật. Bà La Môn giáo thì nói là 

bạn  sanh  Phạm  Thiên.  Đại  Phạm  chính  là  cái  ý  này. 

Trong  Phật  pháp  Đại  Thừa  gọi  là  bạn  chứng  được 

Pháp Thân Đại Sĩ. Chúng ta vì việc này mà làm thiện, 

đây  là  đại  đạo,  trong  nhà  Phật  gọi  là  cứu  cánh  Phật 

quả  viên  mãn.  Họ  chân  thật  làm  thiện,  quyết  định 

không tạo ác, không có ác tâm, không có ác ý, ý niệm 

ác cũng không có, đó là thuần thiện. Thân khẩu nếu 

có bất thiện, nhưng đó chỉ là phương tiện, không phải 

là mục đích, là thị hiện để giáo hóa chúng sanh, một 

loại phương tiện giúp đỡ chúng sanh. Việc này chúng 

ta phải tường tận. 

Ở đoạn sau cùng của "Kinh Hoa Nghiêm", Thiện 

Tài Đồng Tử năm mươi ba lần tham học, năm mươi 

ba vị thiện tri thức này giáo hóa chúng sanh bằng đủ 

loại  phương  tiện  khéo  léo,  chúng  ta  thấy  được.  Cho 

nên, làm sao chúng ta có thể không tôn kính đối với 

tất  cả  người,  tất  cả  vật?  Làm  sao  có  thể  không  tán 

66 



thán,  không  cúng  dường?  Chúng  ta  thấy  Bồ  Tát  vì 

đạo, câu nói này thực tế mà nói là cảnh giới của Pháp 

Thân Đại Sĩ. Kinh điển Tịnh Độ không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta đích thực là phàm phu, một phẩm phiền não 

cũng  chưa  đoạn,  thế  nhưng  hành  vi  việc  làm  của 

chúng ta tương đồng với Pháp Thân Đại Sĩ. Bạn phải 

chân thật lý giải "Kinh Vô Lượng Thọ", chân thật tín 

phụng "Kinh Vô Lượng Thọ", y giáo phụng hành thì 

tuy bạn là phàm phu, nhưng bạn gần giống với Pháp 

Thân Đại Sĩ. Bộ Kinh này là không thể nghĩ bàn. 

 "Thiện" ,  hàm  nghĩa  trong  đây  sâu  rộng  vô  tận, 

quyết  không  phải  là  cái  thiện  trong  kinh  nghiệm 

phàm phu của chúng ta, mà là siêu kinh nghiệm. Thế 

nhưng chúng ta cũng có thể thể nghiệm được một ít, 

người  hiện  tại  gọi  là  ảnh  hưởng  chánh  diện,  không 

phải  là  mặt  phụ.  Mặt  phụ  là  ác,  chánh  diện  là  thiện. 

Mặt ảnh hưởng là tận hư không, khắp pháp giới, thời 

gian  ảnh  hưởng  lâu,  tận  cùng  vị  lai,  mức  độ  ảnh 

hưởng  sâu,  tận  cùng  sâu  rộng.  Đây  là  chân  thiện,  là 

đại  thiện,  là  tổng  cương  lĩnh,  tổng  nguyên  tắc  làm 

67 



thiện. Chúng ta khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm 

không  thể  trái  ngược  với  nguyên  tắc  này.  Nhất  định 

không  nên  làm  ảnh  hưởng  mặt  trái.  Làm  ảnh  hưởng 

mặt  trái  chính  là  tạo  nghiệp.  Tám  chữ  này,  câu  phía 

trước là sám hối, là sám tội.  "Vi đạo tác thiện"  là câu 

này. 

Kinh văn phía trước, Thế Tôn nhiều lần răn dạy 

chúng ta tích công bồi đức. Chúng ta làm thế nào để 

thực tiễn? Thế Tôn ở phía sau dạy chúng ta một câu: 

 "Tiện  trì  kinh  giới",   đây  là  thực  tiễn   "vi  đạo  tác 

 thiện" .  Kinh  là  giáo  huấn  của  Phật.  Chúng  ta  không 

cần nhiều, cả đời chúng ta chân thật có thể thọ trì một 

bộ  Kinh,  liền  có  thể  thành  tựu,  bất  cứ  bộ  Kinh  điển 

nào, cổ đức thường nói:  "Một Kinh thông tất cả Kinh 

 thông" . 

Trì  là  thọ  trì.  Thọ  trì  tương  đối  không  dễ  dàng. 

Thọ là hoàn toàn tiếp nhận. Làm thế nào  mới có thể 

làm  đến  hoàn  toàn  tiếp  nhận?  Cần  phải  buông  xả 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của  chính  mình. 

Ngày nay chúng ta học Phật, trước sau không thể đạt 

68 



đến tiêu chuẩn này, chính là chúng ta không chịu xả 

bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của chính mình. 

Tuy là tiếp nhận Kinh giáo của Phật, nhưng trên thực 

tế vẫn là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của chính 

mình  làm  chủ,  chẳng  qua  là  lấy  giáo  huấn  của  Phật 

Bồ Tát làm tham khảo mà thôi, vậy thì làm sao có thể 

đem  tội  nghiệp  chuyển  đổi  lại?  Không  chuyển  đổi 

được, bởi vì khởi tâm động niệm của chúng ta đều là 

sai  lầm,  không  có  chút  nào  là  chính  xác.  Thế  nhưng 

chính chúng ta lại không chịu thừa nhận lỗi lầm của 

chính mình, luôn cho rằng chính mình là đúng, thậm 

chí  còn  nói  Phật  Bồ  Tát  đã  nói  sai,  Phật  Bồ  Tát  là 

người ba ngàn năm trước, những gì nói ra không hợp 

với thời đại hiện tại. Tâm thái như vậy đều là lấy tự 

ngã,  thực  tế  mà  nói,  chính  là  lấy  vọng  tưởng,  phân 

biệt,  chấp  trước  của  chính  mình  làm  chủ  tể,  kiên  cố 

mà  không  chịu  nhổ  bỏ  đi.  Cho  nên,  càng  không  cần 

phải  nói  đến  thọ  trì  đối  với  Kinh  giáo,  bạn  có  đọc 

tụng  nhiều  hơn,  nghe  được  nhiều  hơn,  thậm  chí  bạn 

cũng sẽ nói đến hoa trời rơi rụng, bạn vẫn là bị phiền 

não  xoay  chuyển,  vẫn  là  tạo  nghiệp  thọ  báo.  Không 

69 



phải Phật nói ở trên Kinh không được rõ ràng, mà do 

chính  bạn  không  chịu  nghe,  không  chịu  tiếp  nhận. 

Cho nên, chúng ta phải chân thật phát tâm thọ trì, cần 

phải  bỏ  đi  thành  kiến  của  chính  mình,  buông  bỏ  đi 

phân biệt, chấp trước của chính mình, tùy thuận giáo 

huấn của Phật Đà, đây mới chân thật gọi là thọ trì. 

 "Kinh",  chỗ này là nói lý luận, cảnh giới.  "Giới"  

là nói phương pháp. Chữ giới này là nói nghĩa rộng, 

chúng  ta  nhất  định  phải  tuân  thủ  phương  pháp  Phật 

Đà giáo huấn cho chúng ta. Chúng ta cũng rất dụng 

tâm, chăm chú tỉ mỉ đối với câu này, bởi vì Kinh giới 

của  Phật  quá  nhiều,  ba  Tạng  mười  hai  bộ,  cả  đời 

chúng  ta  đọc  qua  một  lần  cũng  đọc  không  hết.  Nếu 

như  có  người  nói,  “Đại  Tạng  Kinh”  họ  từ  đầu  đến 

cuối  đã  đọc  qua  một  lần,  ta  sẽ  hoài  nghi,  nếu  chân 

thật đã đọc qua thì tư tưởng hành vi của họ nhất định 

sẽ khác đi. Nếu như sau khi đọc qua, tư tưởng hành vi 

của họ vẫn cứ như vậy, không thay đổi thì đọc cũng 

bằng  như  không  đọc,  không  có  được  chút  thọ  dụng 

gì. Nhất là con người ở trong xã hội hiện đại, xã hội 

70 



công thương nghiệp kỹ thuật cao cạnh tranh, nếu như 

Kinh  luận  quá  phức  tạp,  số  lượng  quá  nhiều  thì  sẽ 

không có cách nào thọ trì. Trong xã hội hiện tại, càng 

tinh giản thì càng được đại chúng hoan nghênh. 

Cho nên, trong mười tông phái lớn thì Kinh luận 

của  Tịnh  Độ  là  đơn  giản,  tổng  cộng  chỉ  có  năm  bộ 

Kinh và một bộ luận, hơn nữa số lượng Kinh điển đều 

không dài. Hiện tại, năm Kinh và  một luận in chung 

lại  cũng  chỉ  là  một  cuốn  mỏng,  thuận  tiện  cho  việc 

thọ trì. Số lượng Kinh điển tuy là không nhiều, nhưng 

nghĩa thú trong đó thì rất phong phú, không chỉ Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  49  năm  nói  ra  tất  cả  pháp  đều  bao 

gồm  trong đó,  thậm  chí đến  mười phương ba đời tất 

cả chư Phật nói ra tất cả pháp đều không ngoài năm 

Kinh  một  luận,  cho  nên  nghĩa  lý  rất  sâu,  rất  rộng. 

Những Kinh điển của Tịnh Độ có phải chúng ta thảy 

đều thọ trì? Không cần thiết, có thể học một hay hai 

loại thì đủ rồi! Lão cư sĩ Hạ Liên Cư kiến nghị chúng 

ta  nên  học ba  loại,  loại  thứ  nhất  là  "Kinh  Vô  Lượng 

Thọ",  loại  thứ  hai  là  "Kinh  A  Di  Đà",  loại  thứ  ba  là 

71 



"Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm". Đây là sự chọn lựa 

hay. Thực tế  mà nói, chúng ta chọn được hai hay ba 

loại,  nếu  như  thấy  nhiều  thì  chỉ  cần  một  loại  cũng 

được. 

Muốn thâm nhập một bộ Kinh, thì bước thứ nhất 

là chúng ta đọc thuộc, cho dù không thể đọc thuộc hết 

bộ Kinh, nhưng ít nhất phải đọc được rất thuần thục. 

Ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày,  khi  cảnh  giới 

hiện  tiền  thì  bạn  liền  có  thể  nhớ  ra  được  giáo  huấn 

của  Phật.  Phải  có  thể  đạt  đến  được  công  phu  này. 

Bước  thứ  hai  là  phải  thâm  giải  nghĩa  thú,  Kinh  văn 

mỗi  câu  mỗi  chữ  phải  thâm  giải,  giải  cạn  thì  không 

được, phải thâm giải. Làm thế nào mới có thể đủ sâu? 

Nhất định phải y giáo phụng hành. Bạn không ở ngay 

trong cuộc sống thực tế thường ngày mà rèn luyện thì 

độ  sâu  của  bạn  là  có  hạn.  Phải  ở  ngay  trong  cuộc 

sống  thường  ngày  mà  rèn  luyện,  cũng  chính  là  nói 

giải  hành  tương  ưng,  giải  giúp  cho  hành,  hành  giúp 

cho  giải,  mới  có  thể  dần  dần  giúp  thêm  độ  sâu  của 

bạn. 

72 



************************* 





(VCD 144)  

4Thực  tế,  tu  hành  phải  hiểu  và  nắm  lấy  cương 

lĩnh.  Cương  lĩnh  càng  đơn  giản  thì  càng  được  thọ 

dụng. Cương lĩnh nhất định không thể quên, chân thật 

phải tinh thuần thấu triệt, thì đối với Hành môn, Giải 

môn đều sẽ có sự giúp đỡ rất lớn. Cho nên chúng ta 

chọn lựa cương lĩnh, y theo giáo huấn của Kinh luận 

mà chọn ra năm khóa mục. 



4 Bắt đầu đĩa 144 

73 



Khóa mục thứ nhất là "Tịnh Nghiệp Tam Phước" 

trong "Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật". Đây là nền 

tảng,  là  căn  bản  của  căn  bản.  Tổng  cộng  của  khóa 

mục  này  có  mười  một  câu  Kinh  văn,  chúng  ta  phải 

thường hay ghi nhớ trong lòng, phải đem nó làm cho 

được. 

Câu thứ nhất là  "hiếu dưỡng cha mẹ",  câu thứ hai 

là   "phụng  sự  sư  trưởng" .  Chúng  ta  phải  thường  hay 

nghĩ  đến,  khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói  việc  làm  của 

chính mình có thể xứng được với cha mẹ, có thể xứng 

được  với  lão  sư  hay  không.  Căn  bản  giáo  học  của 

Phật  pháp  chính  là  hai  câu  này,  bắt  đầu  từ  hai  câu 

này,  cũng  ở  hai  câu  này  mà  viên  mãn.  Hai  câu  này 

nếu  làm  được  viên  mãn  thì  thành  Phật  rồi.  Bồ  Tát 

Đẳng  Giác  vẫn  còn  một  phẩm  sanh  tướng  vô  minh 

chưa phá, cho nên hiếu của họ vẫn còn kém khuyết, 

kính của họ đối với lão sư cũng không viên mãn. Đến 

Như  Lai  quả  địa  thì  hiếu  thân  tôn  sư  mới  làm  đến 

được viên mãn. Cho nên, người ta vừa hỏi “Thế nào 

 là Phật pháp?”,  chúng ta liền có thể trả lời họ, đó là 

74 



 "hiếu thân tôn sư" . Thiên Kinh vạn luận của nhà Phật 

không rời khỏi tông chỉ này, thiên Kinh vạn luận xiển 

dương  hiếu đạo, xiển dương  sư đạo. Chúng ta có thể 

làm đến được mấy phần? Chín câu phía sau chính là 

dạy chúng ta thực tiễn cương lĩnh của hiếu kính. 

Hiếu  là  gì?  Nói  đến  hiếu,  kính  cũng  có  ở  trong 

hiếu.  Tâm  từ  bi  là  hiếu,  không  sát  sanh  là  hiếu,  "tu 

 mười nghiệp thiện"  là hiếu,  "thọ trì tam quy"  là hiếu, 

 "cụ túc chúng giới"  là hiếu,  "không phạm oai nghi"  là 

hiếu,  "phát Bồ Đề tâm"  là hiếu,  "thâm tín nhân quả"  

là  hiếu,  "đọc  tụng  Đại  Thừa"   là  hiếu,  "khuyến  tấn 

 hành giả"  là hiếu. Chư Phật Như Lai giáo hóa chúng 

sanh,  chẳng  qua  là  dạy  người  hiếu  thân  tôn  sư  mà 

thôi, chúng ta có hiểu hay không? 

Lục  Hòa  Kính  là  hiếu  thân  tôn  sư.  Giới-Định-

Huệ tam học. Bồ Tát tu học sáu cương lĩnh “bố thí, trì 

giới,  nhẫn  nhục,  tinh  tấn,  thiền  định,  trí  tuệ”.  Phổ 

Hiền mười đại nguyện vương. 

75 



Chúng  ta  chọn  lấy  năm  cương  mục,  năm  khóa 

mục dễ nhớ. Ngay trong cuộc sống thường ngày, khởi 

tâm động niệm, đối nhân xử thế tiếp vật, niệm niệm 

hạnh  hạnh  đều  không  trái  với  giáo  huấn  của  năm 

khóa mục này, thì con người này gọi là hành Bồ Tát 

đạo,  con  người  này  gọi  là  học  Phật,  con  người  này 

gọi là thọ trì Kinh giới, con người này có thể "chí tâm 

hồi  hướng".  Họ  thật  có  thứ  để  hồi  hướng,  chân  thật 

quay  đầu  lại,  chân  thật  là   "vi  đạo  tác  thiện" ,  quyết 

không phải miệng nói lời trống không, mà là nỗ lực 

đang làm. Phật nói được rất hay:  “Ai làm thì người đó 

 được lợi ích” . Ngạn ngữ có câu:  "Ông tu ông đắc, bà 

 tu  bà  đắc,  không  tu  không  đắc" .  Phật  pháp  là  pháp 

bình  đẳng.  Chúng  ta  sau  khi  nghe  rồi  thì  phải  hiểu 

được,  phải  chân  thật  hiểu  được  tâm  từ  bi  của  Phật. 

Phật  giúp  đỡ  đối  với  chúng  ta,  chúng  ta  phải  hiếu 

kính đối với Phật. Phật là lão sư của chúng ta, chúng 

ta  làm  thế  nào  để  xứng  với  lão  sư?  Y  giáo  phụng 

hành  mới  xứng  được  với  lão  sư.  Không  chịu  y  giáo 

phụng hành là có lỗi với lão sư, có lỗi với cha mẹ. 

76 



Có lẽ có người hỏi: "  Ta chính mình tu hành như 

 vậy, thậm chí cha mẹ không còn, có liên quan gì với 

 cha mẹ?".  Bạn không hiểu được hiếu đạo! Bạn muốn 

tu hành chứng quả, cha  mẹ của bạn cũng giống như 

làm Bồ Tát, làm Phật rồi. Bạn muốn hiếu thảo cha mẹ 

nhưng cha mẹ không còn, bạn muốn siêu độ cha mẹ, 

bạn  lấy  cái  gì  để  siêu  độ?  Đọc  mấy  bộ  Kinh,  niệm 

mấy câu  Phật hiệu  hồi hướng thì bạn có thể siêu độ 

sao?  Đó  chỉ  có  thể  nói  là  đọc  còn  tốt  hơn  so  với 

không đọc. Nếu muốn chân thật siêu độ có hiệu quả, 

bạn  đọc  "Kinh  Địa  Tạng",  bạn  xem  Bà  La  Môn  và 

Quang Mục Nữ làm thế nào để siêu độ? Người ta là 

thọ  trì  Kinh  giới,  y  giáo  phụng  hành,  chính  mình 

được  thiền  định,  chính  mình  chứng  được  quả  vị  Bồ 

Tát, cha mẹ ở nơi ác đạo lập tức liền được siêu thoát, 

đó mới chân thật là lấy công đức này hồi hướng cho 

người  thân,  mới  thật  có  hiệu  quả.  Cho  nên,  chính 

mình  không  thể  nào  chuyển  ác  thành  thiện,  chuyển 

mê thành ngộ, chuyển phàm thành  Thánh, công đức 

siêu độ của bạn không lớn. Nếu bạn có thể chuyển ác 

thành thiện, người thân quyến thuộc của bạn sẽ không 

77 



tiếp  tục  bị  đọa  ác  đạo,  có  thể  siêu  thăng  từ  nơi  địa 

ngục.  Nếu  bạn  có  thể  chuyển  mê  thành  ngộ,  người 

thân quyến thuộc trong nhà của bạn liền có thể sanh 

thiên.  Nếu  bạn  có  thể  chuyển  phàm  thành  Thánh, 

người thân quyến thuộc trong nhà của bạn liền có thể 

vĩnh  thoát  luân  hồi.  Cho  nên,  chính  mình  phải  chân 

thật tu hành, vậy mới là tận hiếu. Bạn viên mãn thành 

Phật  rồi,  người  thân  quyến  thuộc  trong  nhà  của  bạn 

cũng sẽ thành Phật. Phải báo ân cha mẹ, báo ân giáo 

huấn  của  lão  sư.  Cứu  cánh  viên  mãn  là  chính  mình 

viên  thành  Phật  đạo.  Cho  nên,  Kinh  bạn  phải  đọc 

thuộc, phải thâm giải nghĩa thú, y giáo phụng hành. Y 

giáo phụng hành chính là trì giới. 

 "Nguyện sanh ngã sát" , câu nói này rất là quan 

trọng. Vì sao vậy? Chỉ cần phát nguyện cầu sanh Di 

Đà Tịnh Độ, thời gian chúng ta viên thành Phật đạo 

sẽ được rút ngắn. Nếu không cầu sanh Tịnh Độ, vậy 

bạn cần phải có năng lực đoạn kiến tư phiền não thì 

bạn mới có thể siêu việt sáu cõi luân hồi, lại đoạn trần 

sa phiền não bạn mới có thể siêu việt mười pháp giới, 

78 



lại  phá  41  phẩm  vô  minh  thì  bạn  mới  có  thể  viên 

thành Phật đạo. Thời gian đoạn kiến tư phiền não và 

trần sa phiền não chúng ta không tính, chỉ riêng tính 

thời gian phá 41 phẩm vô minh, ở trên Đại Kinh, Phật 

nói với chúng ta phải mất bao nhiêu thời gian? Ba đại 

A Tăng Kỳ kiếp. Ba đại A Tăng Kỳ kiếp mà nhà Phật 

nói  là  đối  với  Pháp  Thân  Đại  Sĩ,  tính  từ  lúc  đã  phá 

một phẩm vô minh. Ba đại A Tăng Kỳ kiếp đến khi 

viên thành Phật đạo, bạn xem thời gian dài bao lâu? 

Cầu  sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  thời  gian 

này được rút ngắn rất lớn, cho dù là hạ hạ phẩm vãng 

sanh, trên "Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật" nói với 

chúng ta, người hạ hạ phẩm vãng sanh phải trải qua 

mười hai kiếp mới hoa khai kiến Phật. Thời gian của 

mười hai kiếp quá ngắn, nếu so với A Tăng Kỳ kiếp 

thì thật là không thể so sánh. Đây là nói người hạ hạ 

phẩm  vãng  sanh.  Người  thượng  thượng  phẩm  vãng 

sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc liền hoa khai 

kiến Phật, chân thật là không thể nghĩ bàn. Cho nên 

trên hội Hoa Nghiêm, Bồ Tát Văn Thù và Bồ Tát Phổ 

Hiền đều phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ. Vì sao vậy? 

79 



Thời  gian  được  rút  ngắn.  Họ  ở  Hoa  Tạng  tu  hành, 

muốn  chứng  Vô  Thượng  Bồ  Đề  phải  mất  thời  gian 

dài, đến Thế  giới  Tây  Phương Cực  Lạc chỉ cần  một 

ngày thì viên mãn. Cho nên, có một vị Bồ Tát nào mà 

không  hy  vọng  đi  đến  Thế  giới  Cực  Lạc?  Vấn  đề 

chính là họ có được duyên phận này hay không. Ngày 

nay, nhân duyên của chúng ta thù thắng, duyên phận 

đầy  đủ,  vấn  đề  là  chúng  ta  có  muốn  đi  hay  không? 

Mọi  người  đều  muốn  đi,  nhưng  phải  hỏi  là  bạn  thật 

có muốn đi hay không? Chân thật muốn đi thì phải y 

giáo phụng hành, phải vạn duyên buông xả. Buông xả 

này  không  phải  là  buông  xả  trên  sự,  mọi  người  vạn 

nhất không nên hiểu lầm. 

Tôi  nghe  nói  có  không  ít  người  ở  đại  lục  hiểu 

lầm, họ cho rằng buông xả là công việc cũng không 

cần làm, đến sau cùng biến thành người không có thu 

nhập, ăn cơm cũng đều thành vấn đề. Đây là sai lầm! 

Không phải nói buông xả trên sự, trên sự nếu buông 

xả  thì  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  cũng  không  cần  phải 

giảng Kinh, Ngài cũng buông xả, hà tất phải khổ cực 

80 



lao  nhọc  cùng  mọi  người  giảng  Kinh  nói  pháp  mỗi 

ngày  bảy  đến  tám  giờ  đồng  hồ?  Trên  sự  không  thể 

buông xả, mà là buông xả trên tâm. Thế xuất thế gian 

bao gồm tất cả cảnh duyên không nên để ở trong tâm, 

là bảo bạn buông xả việc này. Đối với công việc càng 

phải làm tích cực hơn, làm được càng chăm chỉ, càng 

nỗ lực. Vì sao vậy? Câu sau cùng trong Tịnh Nghiệp 

Tam  Phước  là   "khuyến  tấn  hành  giả" .  Ý  nghĩa  của 

khuyến tấn hành giả chính là phải độ hóa chúng sanh. 

Chữ “độ” này chính là giúp đỡ người khác. Chúng ta 

phải  toàn  tâm  toàn  lực  giúp  đỡ  đại  chúng,  việc  này 

làm  sao  có  thể  buông  xả?  Giúp  đỡ  đại  chúng  thì 

không  thể  dính  mắc,  không  được  tính  công.  “Ta  đã 

 làm  được  bao  nhiêu  việc  rồi,  ta  có  bao  nhiêu  công 

 đức” , vậy thì bạn sai rồi! Bạn phải đem ý niệm này 

buông xả, phải học chư Phật Bồ Tát,  "làm mà không 

 làm,  không  làm  mà  làm" .  Làm  thì  rất  chăm  chỉ  mà 

làm,  tại  vì  sao  nói  “không  làm”?  Trong  tâm  thanh 

tịnh,  không  nhiễm  một  trần,  làm  rồi  thì  giống  như 

không làm vậy, quyết định không có chút phân biệt, 

chấp  trước.  Đây  là  bảo  bạn  buông  xả  việc  này.  Hệ 

81 



niệm,  ở trong tâm chỉ có Thế giới  Tây  Phương Cực 

Lạc, chỉ có một lòng hy vọng thân cận A Di Đà Phật. 

Đây gọi là  "nguyện sanh ngã sát". 

 "Mạng  chung  bất  phục,  cánh  tam  ác  đạo" . 

Chúng ta phải hiểu rõ ý nghĩa của câu nói này. Đây 

chính  là  nói,  nếu  như  bạn  không  cầu  sanh  Thế  giới 

Tây Phương Cực Lạc, bởi vì bạn quá khứ tạo tác tội 

nghiệp  quá  nặng,  bạn  nhất  định  đọa  ba  đường  ác, 

nhưng vì bạn chịu sám hối, hồi đầu, bạn giác ngộ rồi, 

 "vi đạo tác thiện, y giáo phụng hành, cầu sanh Tịnh 

 Độ",   bạn  mới không đọa ba đường ác. Từ ngay chỗ 

này,  chúng  ta  liền  rõ  ràng  thấy  được   "Đới  nghiệp 

 vãng sanh" . 

Ngày  trước,  có  người  nói  đới  nghiệp  không  thể 

vãng  sanh,  họ  nhờ  không  ít  người  đi  tra  khắp  “Đại 

Tạng  Kinh”,  không  tìm  được  bốn  chữ   “đới  nghiệp 

 vãng sanh” , thế là cực lực phủ định, nói là Tịnh Độ 

không  có  cách  nói   "đới  nghiệp  vãng  sanh"   này,  đới 

nghiệp vãng sanh là do Tổ sư nói, không phải là Phật 

nói,  mà  Tổ  sư  nói  thì  không  tính.  Cách  nói  này  đã 

82 



từng  làm  chấn  động  lòng  người  của  cả  thế  giới,  rất 

nhiều người niệm Phật hoang mang, chúng ta đều đã 

gặp qua. Thực tế mà nói, những người học Phật này 

tâm ý qua loa. Bạn xem, đoạn văn này chẳng phải đới 

nghiệp vãng sanh là gì? Trước khi Phật nhập diệt, đặc 

biệt dặn bảo đệ tử "Tứ Y Pháp". Phật đã biết được đời 

sau  có  những  người  tâm  ý  qua  loa  này  sẽ  hiểu  sai 

Kinh nghĩa, cho nên Phật dạy chúng ta:  "Y pháp, bất 

 y nhân" . Pháp là Kinh điển, quyết định phải lấy Kinh 

điển đã nói làm căn cứ. Thứ hai, Phật nói với chúng 

ta:  "Y nghĩa, bất y ngữ" , vậy thì vấn đề này đã được 

giải quyết. Chúng ta y theo ý nghĩa Phật đã nói trong 

Kinh, không nhất định là ngôn ngữ. Tuy Phật không 

có nói đới nghiệp vãng sanh, thế nhưng chỗ này là ý 

nghĩa  của  đới  nghiệp  vãng  sanh,  chúng  ta  y  theo  ý 

nghĩa thì được. 

Bạn xem, câu phía trước là  "nhược hữu túc ác" , 

đây chẳng phải là đới nghiệp sao?  "Mạng chung bất 

 phục,  cánh  tam  ác  đạo,  tức  sanh  ngã  quốc" ,  đây 

chẳng phải là đới nghiệp vãng sanh hay sao? Ý nghĩa 

83 



thật rõ ràng. Phật dạy chúng ta không nên chấp trước 

văn  tự,  không  nên  chấp  trước  lời  nói,  mà  phải  hiểu 

được ý nghĩa,  “y nghĩa bất y ngữ” . Hiện tại chúng ta 

lại  xem  thấy  có  một  số  người  chấp  trước,  họ  là  “y 

ngữ,  bất  y  nghĩa”,  vậy  thì  không  còn  cách  nào.  Họ 

phủ định bổn hội tập này, nói bổn hội tập không phải 

là  nguyên  văn  của  Kinh  điển,  chủ  trương  nhất  định 

phải  đọc  nguyên  bổn  dịch,  không  chịu  đọc  bổn  hội 

tập. Vấn đề này cùng với việc phản đối “đới nghiệp 

vãng sanh” là một ý, đều là “y ngữ, bất y nghĩa”. 

Hội tập "Kinh Vô Lượng Thọ" sớm nhất là cư sĩ 

Vương Long Thư triều nhà Tống. Bổn hội tập của cư 

sĩ  Vương  Long  Thư  một  mạch  truyền  đến  ngày  nay 

không có người phản đối, chỉ riêng phản đối bổn của 

Ngài  Hạ  Liên  Cư,  vậy  có  kỳ  lạ  hay  không?  Vương 

Long Thư  có thể hội tập, tại sao Hạ Liên  Cư  không 

thể  hội  tập?  Họ nói  Hạ  Liên  Cư  là  cư  sĩ,  thế  nhưng 

Vương Long Thư cũng là cư sĩ. 

Mọi người đều tôn kính Liên Trì Đại Sư, Ngài là 

một trong mười ba Tổ sư của Tông Tịnh Độ, là một 

84 



vị đại thiện tri thức kiệt xuất khiến người tôn kính. "A 

Di Đà Kinh Sớ Sao" của Ngài có ảnh hưởng rất lớn 

đối với người sau. Trong văn sao vận dụng Kinh văn 

của "Kinh Vô Lượng Thọ" có đến hai phần ba là chọn 

lấy  bổn  hội  tập  của  cư  sĩ  Vương  Long  Thư.  Vì  sao 

Đại  Sư  Liên  Trì  có  thể  chọn  lấy  bổn  hội  tập,  người 

hiện tại lại muốn phản đối bổn hội tập?  Bổn hội tập 

này là “y nghĩa, bất y ngữ”. Hơn nữa, chúng ta đem 

chín  loại  nguyên  bản  dịch  còn  lại  của  "Kinh  Vô 

Lượng  Thọ"  đều  in  ra,  các  bạn  có  thể  đem  bổn  này 

của  Hạ  lão  sư  so  sánh  với  chín  loại  bổn  dịch,  bạn 

chọn  lấy  bất  cứ  bổn  nào  cũng  đều  tốt.  Không  cần 

miễn cưỡng, phản đối bổn kia, nhất định phải thọ trì 

bổn  này,  vậy  có  cần  thiết  không?  Chỉ  cần  y  giáo 

phụng hành, lão thật niệm Phật, đều có thể đới nghiệp 

vãng sanh. 

Chúng ta ngày nay phải đặc biệt chú trọng chính 

là  đới  nghiệp  vãng  sanh,  biết  được  nghiệp  chướng 

của  chính  chúng  ta  quá  nặng.  Thế  nhưng  nhất  định 

phải  ghi  nhớ:   "Đới  nghiệp  là  chỉ  mang  nghiệp  cũ, 

85 



 không mang nghiệp mới".  Điểm này vạn nhất không 

nên  hiểu  sai,  không  thể  nói  là   “ta  ngày  ngày  tạo 

 nghiệp thì không quan hệ gì, khi ta vãng sanh đều có 

 thể mang đi” . Nếu bạn có cách nghĩ này thì bạn sai 

rồi, bạn đã hoàn toàn hiểu sai ý này. 

Đới nghiệp vãng sanh chính ở ngay nguyện thứ 

hai mươi mốt. Bạn xem, Phật dạy chúng ta thế nào? 

Chân thật hối quá, chân thật quay đầu, hệ niệm, phát 

tâm, kiên cố bất thoái, tích công bồi đức. Then chốt 

nhất  là  chúng  ta  ở  vào  xã  hội  hiện  tại  này,  tai  nạn 

triền miên, mọi người vạn nhất không nên cho là thái 

bình  vô  sự,  vì  như  vậy  là  chúng  ta  sai  rồi.  Chúng  ta 

biết được tai nạn lúc nào sẽ phát sanh? Không ai có 

thể biết được, không ai dám nói. Thế nhưng, bạn xem 

lòng  người  hiện  tại,  xã  hội  hiện  tại,  chúng  ta  xem 

thấy,  trong  "Tạp  chí  Mộ  Tây"  có  một  thống  kê  đối 

với những hiện tượng khác thường trong xã hội hiện 

tại  của  Hoa  Kỳ.  Tôi  xem  rồi  rất  là  kinh  ngạc  (bản 

thống kê này tôi xem thấy trên bàn của cư sĩ Lý Mộc 

Nguyên), thống kê đó có thể in ra nhiều một chút, để 

86 



bên ngoài cho mọi người xem qua. Bạn xem qua xã 

hội hiện đại, xã hội tạo ra nhân gì thì sẽ cảm đến quả 

báo  như  thế  đó.  Nhân  thiện  nhất  định  kết  được  quả 

thiện, nhân ác thì làm sao không có quả báo ác? Con 

người trong xã hội hiện tại tạo ra nhân bất thiện, cho 

dù  là  người  học  Phật  tu  hành  mà  trong  lòng  không 

bình, thì một cuộn oán khí đó, người sáng mắt đều sẽ 

thấy được rất rõ  ràng. Cho nên hiện tại tu hành, nói 

một lời khó nghe là người không bằng quỷ. Bạn thấy, 

oan gia trái chủ của lão Lâm trưởng đến nơi đây để 

cầu  thọ  quy  y,  cầu  nghe  Kinh.  Hiện  tại,  những  ti  vi 

mở  pháp  ở  lầu  một,  lầu  hai  là  cho họ  nghe.  Họ  còn 

chân thật sám hối, muốn quay đầu. Hiện tại, chúng ta 

vẫn là nửa hiểu nửa không hiểu, vậy làm sao được? 

Tai nạn sẽ có, nhưng không biết được vào lúc nào thì 

đến. Trong lòng chúng ta phải có chuẩn bị, khi tai nạn 

đến, chúng ta không nên hốt hoảng, không nên lo sợ, 

tâm phải định lại, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, nhất 

định không nên muốn cầu thoát khỏi, quan niệm này 

là  sai  lầm.  Không  sợ  tai  nạn,  chúng  ta  cũng  không 

87 



cầu may mắn thoát khỏi, mà cầu vãng sanh. Thế gian 

này quá khổ, có ý nghĩa gì, có gì đáng để lưu luyến? 

Vừa  rồi  có  một  đồng  tu  nói  với  tôi,  chúng  ta 

dùng  tâm  tốt  đối  với  người,  người  ta  đáp  lại  là  oán 

hận, cho nên cảm thấy thế gian này không có ý nghĩa. 

Bạn dùng tâm tốt đối với người, người ta dùng tâm ác 

đối với bạn; bạn bố thí cúng dường cho họ, họ hoài 

nghi,  "anh  đưa  đến  những  thứ  này  cho  tôi  làm  gì? 

 Anh  có  ý  đồ  gì?",   bạn  nói  xem,  trong  lòng  bạn  khó 

chịu cỡ nào! Đây là lòng người khác thường, làm cho 

rất  nhiều  người  thật  tâm  tu  hành  bị  thoái  tâm.  Thế 

nhưng học Phật phải rõ lý, phải tin tưởng giáo huấn 

của  Phật  Bồ  Tát,  tuy  là  người  khác  có  ác  ý  đáp  lại, 

chúng ta vẫn là một mực chân thành đối với người, vì 

sao vậy? Tiền đồ mỗi người đi một đường. Họ đố kỵ, 

họ hoài nghi, họ dùng ác ý đáp lại, tiền đồ của họ là 

tối  tăm.  Chúng  ta  chân  thành,  chúng  ta  thiện  ý,  tiền 

đồ  của  chúng  ta  là  sáng  lạn.  Mười  pháp  giới  bày  ra 

ngay trước mắt chúng ta là mười con đường đi, chúng 

ta đi con đường Phật đạo, con đường Bồ Tát đạo, còn 

88 



họ  đi  ba  đường  ác.  Mỗi  người  đi  con  đường  của 

mình, đôi bên không quấy nhiễu lẫn nhau. Chúng ta 

phải hiểu được chân tướng sự thật này thì chúng ta tin 

sâu,  không  chút  hoài  nghi  đối  với  Tịnh  Độ,  đối  với 

bổn hội tập của Hạ lão cư sĩ. 

Hạ  lão  cư  sĩ  cũng  không  phải  là  người  thông 

thường.  Kinh  này  sau  khi  ông  hội  tập  thành  công, 

lượng  lưu  thông  ở  trong  nước  rất  ít,  chỉ  in  qua  ba 

ngàn bản. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói với tôi, khi 

Hạ  lão  cư  sĩ  vãng  sanh,  nói  với  học  trò  của  ông  là 

tương lai bổn hội tập của ông sẽ từ hải ngoại truyền 

trở lại Trung Quốc và sẽ truyền khắp thế giới. Những 

học  trò  lúc  đó  sau  khi  nghe  rồi  không  hiểu  việc  gì, 

làm sao có thể? Nhân duyên hoằng truyền quyển này 

là Pháp sư Luật Hàng mang quyển này đến Đài Loan. 

Lão Pháp sư Luật Hàng xuất gia vào lúc trung niên, 

sau khi ông đến Đài Loan. Ngày trước ông làm tướng 

quân, làm Trung tướng. Về sau ông xuất gia, thân cận 

lão  cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư,  rất  quen  với  lão  cư  sĩ  Hoàng 

Niệm Tổ. Tôi gặp ông mấy lần. Ông đem quyển này 

89 



tặng  cho  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam.  Lão  cư  sĩ  Lý  vừa 

nhìn  thấy  quyển  này  thì  rất  là  hoan  hỉ,  nhất  là  phía 

trước quyển này có một thiên lời tựa rất dài do thầy 

của Ngài là lão cư sĩ Mai Quang Hi viết, cho nên rất 

là thân thiết. Ở Đài Loan làm ra hai bản, thế nhưng số 

lượng in ra rất ít. Lão sư Ngài giảng qua một lần tại 

chùa  Pháp  Hoa  ở Đài  Trung,  tập  mi  chú  đó  chính  là 

khi giảng viết ra, lúc đó lão sư Lý hơn sáu mươi tuổi. 

Tôi  thân  cận  lão  sư  Ngài  lúc  Ngài  bảy  mươi  tuổi. 

Dường như là năm thứ hai hay năm thứ ba, Ngài đem 

bổn này giao cho tôi. Tôi xem thấy lão sư chính tay 

viết mi chú, tôi rất là hoan hỉ. Hơn nữa, câu đoạn của 

mi  chú  giao  thoa rất  là  rõ  ràng,  vừa  xem  tôi  liền  có 

thể hiểu. Đây là duyên phận hoằng truyền. 

Năm xưa, khi lão sư giảng bộ Kinh này, có một 

số lão Pháp sư cũng phản đối, cho rằng cư sĩ Hạ Liên 

Cư  hội tập đại khái không có gì cao  minh lắm. Cho 

nên,  Lý  lão  sư  đem  bổn  này  giao  cho  tôi,  lúc  đó  tôi 

giảng Kinh ở Đài Bắc, tôi cũng hy vọng được giảng 

bộ Kinh này để chúc mừng sinh nhật năm mươi tuổi 

90 



của  bà  Hàn  Quán  Trưởng.  Bà  đã  phát  tâm  in  ra  ba 

ngàn bản. Tôi đem việc này nói với lão sư Lý, lão sư 

Lý ngăn cản:  "Không được! Hiện tại tuổi tác của ông 

 quá trẻ, kinh nghiệm quá ít, nếu như giảng Kinh này 

 sẽ  có  người  đến  phản  đối,  đến  phê  bình,  ông  không 

 thể đứng vững, vậy thì phải làm sao? Ông nên giảng 

 Kinh  khác  đi!".  Thế  là  tôi  chuyển  sang  giảng  "Kinh 

Lăng Nghiêm", đem Kinh này cất lại, ba ngàn bản đã 

in ra cũng đem đi kết duyên. Tôi đã cất vào rất lâu, 

đến khi lão sư Lý vãng sanh được hai năm, lúc tôi tìm 

sách cũ, đã thấy được quyển này. Tôi liền nghĩ, lão sư 

giao  quyển  này  cho  tôi  nhất  định  có  dụng  ý.  Quyển 

mi chú của Ngài không có người thấy qua. Khi lão sư 

vãng sanh rồi, tôi đem quyển mi chú này in ra mười 

ngàn quyển để kỷ niệm lão sư, lưu thông ở Hoa Kỳ 

và Gia Nã Đại. Đồng tu bên đó sau khi xem rồi thì rất 

là hoan hỉ, liền mời tôi giảng quyển Kinh này. Chúng 

tôi ở hải ngoại liền bắt đầu hoằng dương ra. 

Duyên phận của Kinh này đặc biệt thù thắng, khi 

giảng  bất  cứ  Kinh  điển  nào,  thính  chúng  đều  không 

91 



thể nào nhiều hơn khi giảng bộ Kinh này. Rất  là kỳ 

lạ! Bất cứ nơi nào, cho dù giảng Kinh gì cũng không 

thể nào so sánh được lúc giảng bộ Kinh này, đặc biệt 

thù thắng, thính chúng đặc biệt nhiều, đặc biệt hoan 

hỉ. Về sau băng đĩa, Kinh sách chúng ta giảng, có rất 

nhiều  người  đến  Trung  Quốc  liền  mang  theo,  thế  là 

liền được lưu thông đến. Quả nhiên là từ hải ngoại lại 

lưu  thông  đến  Trung  Quốc  đại  lục.  Hơn  nữa,  ở  hải 

ngoại,  quyển  Kinh  này  của  chúng  ta  đã  chân  thật 

truyền  đi  khắp  thế  giới.  Băng  ghi  âm,  ghi  hình  của 

chúng  ta  cũng  truyền  đi  khắp  thế  giới,  khi  lão  cư  sĩ 

Hạ Liên Cư vãng sanh đều đã xem thấy. 

Quyển  này  chúng  ta  đã  truyền  được  khoảng 

mười  hai,  mười  ba  năm  rồi.  Trong  những  năm  gần 

đây, người y theo quyển này mà tu hành vãng sanh có 

tướng  lạ,  chúng  ta  xem  thấy  rất  nhiều.  Lão  Lâm 

trưởng  của  chúng  ta  -  cư  sĩ  Trần  Quang  Biệt  cũng 

nghe giảng bộ Kinh này. Tôi nghe cư sĩ Lý nói, ông 

ấy ở trong nhà mỗi ngày nghe tám giờ trong bốn năm; 

trước khi vãng sanh ba tháng, ông biết trước giờ ra đi. 

92 



Mỗi một đồng tu chúng ta đều biết, tướng lạ hi hữu. 

Cho nên, người nêu ra phê bình phản đối, thực tế mà 

nói  là  vô  tri,  đối  với  tất  cả  pháp  mà  Phật  đã  nói, 

không nỗ lực nghiên cứu, không thâm nhập liễu giải; 

chỉ  dựa  vào  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của 

chính mình nên sanh ra những hành vi và quan niệm 

sai lầm. Chính mình sai thì còn có thể tha thứ, nhưng 

chướng ngại người khác thọ trì Kinh pháp, lỗi lầm đó 

thì  nghiêm  trọng.  Tôi  gặp  được  rất  nhiều  những  sự 

việc này. Có người đến hỏi tôi, tôi một mực không để 

ý, cũng không trả lời, tôi thấy như không có việc gì, 

tôi vẫn là giảng bộ Kinh này của tôi, vẫn y theo cảnh 

giới phương pháp lý luận của bộ Kinh này mà tu học. 

Các  vị  nói  là  việc  của  các  vị,  tôi  làm  việc  của  tôi, 

quyết  định  không  chướng  ngại  tôi,  tôi  cũng  không 

cần dùng lời thừa để thảo luận với các vị. Các vị viết 

thiên văn chương lớn, tôi thì không phải viết một chữ 

nào,  thật  phiền  phức.  Thế  gian  không  phải  là không 

có  người  sáng  suốt,  người  biết  được  cũng  không  ít, 

không  phải  là  hoàn  toàn  vô  tri.  Người  biết  được  thì 

93 



những  ngôn  luận  văn  tự  này  không  đáng  để  họ  lưu 

tâm. Cho nên, chúng ta nhất định phải có đủ tín tâm. 

Trên  "Kinh  Kim  Cang"  nói  rất  hay:   "Tín  tâm 

 thanh  tịnh  tất  sanh  thật  tướng" .  Đoạn  này  là  khẳng 

định  đới  nghiệp  vãng  sanh,  chúng  ta  quyết  định 

không có nghi hoặc. Thế nhưng có thể tiêu nghiệp thì 

đương  nhiên  càng  tốt.  Tiêu  nghiệp  thì  thế  nào?  Ít 

mang đi một chút. Ít mang thì vãng sanh Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc sẽ được tăng cao phẩm vị, thời gian 

viên mãn Bồ Đề càng được rút ngắn. Do đó, chúng ta 

biết  được  chân  tướng  sự  thật này  thì  phải nên  chăm 

chỉ  nỗ  lực  chọn  lấy  phẩm  vị  cao.  Ở  thế  gian  này, 

chúng ta tranh thủ lấy phẩm vị cao không phải là việc 

khó. 

Trên Kinh Phật nói với chúng ta, Thế giới Ta Bà 

tu hành một ngày siêu quá Thế giới Cực Lạc tu hành 

một trăm năm, vì sao chúng ta không ở nơi đây chăm 

chỉ nỗ lực mà làm? Chúng ta phải tranh thủ vãng sanh 

cõi  Thật  Báo.  Cõi  Thật  Báo  có  đới  nghiệp  hay 

không? Vẫn là đới nghiệp! Quán Âm, Thế Chí, Văn 

94 



Thù, Phổ Hiền, Bồ Tát Đẳng Giác vẫn là đới nghiệp. 

Các  Ngài  đới  nghiệp  gì?  Phẩm  sanh  tướng  vô  minh 

chưa phá chính là nghiệp chướng của các Ngài. Chỉ 

có duy nhất A Di Đà Phật là không đới nghiệp, những 

người khác đều là đới nghiệp, chỉ là mang được nhiều 

hay ít không đồng mà thôi. Cũng chính bởi vì mang 

theo  nghiệp  nhiều  ít  không  đồng,  cho  nên  Thế  giới 

Tây Phương mới có bốn cõi ba bậc chín phẩm. Các vị 

nghĩ  xem,  nếu  như  không  có  đới  nghiệp  thì  bốn  cõi 

ba bậc chín phẩm từ đâu mà ra? Đã có bốn cõi ba bậc 

chín phẩm, liền chứng minh được người của Thế giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  mỗi  mỗi  đều  đới  nghiệp.  Đây 

đều là nói “y nghĩa, bất y ngữ”. Thế nhưng người có 

chí khí, có trí tuệ ở thế gian này phải nên nỗ lực tiêu 

nghiệp chướng, nhất định tăng cao phẩm vị của chính 

mình, đây là người chân thật có trí tuệ. 

Không nên thường hay an ủi chính mình:  "Tôi hạ 

 phẩm hạ sanh thì tốt rồi".  Đây là người không có chí 

khí.  Hạ  phẩm  hạ  sanh  thì  tốt  rồi,  nhưng  nếu nhỡ  hạ 

phẩm  hạ  sanh  đi  không  được  thì  làm  sao?  Thì  lại 

95 



uổng  công  rồi.  Mục  tiêu  của  ta  là  ở  thượng  phẩm 

thượng  sanh,  nếu  không  đến  được  thượng  phẩm 

thượng sanh thì vẫn có thể ở trung phẩm trung sanh. 

Cho nên chúng ta phải đem mục tiêu của chính mình 

định  được  cao  hơn,  "thủ  pháp  ư  thượng,  cẩn  đắc  ư 

 trung" ,  chúng  ta  chân  thật  có  thể  đi  được.  Nếu  mục 

tiêu  của  bạn  định  ở  hạ  phẩm  hạ  sanh  thì  không  thể 

nắm chắc. Nhất định phải thật làm, nhất định phải y 

giáo  phụng  hành,  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường 

ngày, đối nhân xử thế tiếp vật nhất định phải tuân thủ 

năm khóa mục này. Tam Phước, Lục Hòa, Tam Học, 

Lục Độ, Phổ Hiền Mười Nguyện, mỗi niệm đều phải 

tương  ưng  với  năm  khóa  mục  này  thì  chúng  ta  mới 

chân  thật  tu  hành,  thật  làm,  thật  tu  Tịnh  Độ.  Ngày 

ngày  tu  như  vậy,  lấy  công  đức  này  hồi  hướng  Tịnh 

Độ, chúng ta chân thật có cái để mà hồi hướng, chứ 

không  phải  chỉ  đọc  qua  mấy  thiên  Kinh  văn,  niệm 

mấy câu Phật hiệu, việc đó thực tế mà nói không tính 

được vào đâu. Nếu tâm của bạn bất thiện, ý niệm bất 

thiện, hành vi bất thiện, chỉ riêng có miệng thiện (đọc 

Kinh, niệm Phật là miệng thiện), như tôi vừa rồi mới 

96 



nói, một cây to, gốc rễ đã bị hư rồi, cành lá vẫn không 

tệ, nhưng không dùng được. Tu hành nhất định phải 

hiểu được  "tu từ căn bản" , giữ cái tâm thuần thiện, ý 

niệm  thuần  thiện,  sau  đó  thân  của  bạn  thiện,  miệng 

thiện, đây mới gọi là chân thiện. 

Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  là   "chư  thượng 

 thiện nhân câu hội nhất xứ" . Thượng thiện là căn bản 

thiện.  Thân  khẩu  chúng  ta  thiện  là  hạ  thiện,  không 

phải  thượng  thiện.  Điều  này  nhất  định  phải  làm  cho 

rõ ràng, vạn nhất không nên hiểu lầm, làm lỡ dịp đời 

này,  nếu  bạn  không  thể  vãng  sanh  thì  thật  là  đáng 

tiếc. 

 "Nhược  bất  nhĩ  giả,  bất  thủ  chánh  giác" . Ý 

nghĩa của hai câu sau cùng này với phía trước giống 

nhau, có thể không cần phải nói nhiều. 


************************* 

 

97 





(VCD 145)  

98 



5Kinh  văn:  "Ngã  tác  Phật  thời,  quốc  vô  phụ 

nữ.  Nhược  hữu  nữ  nhân,  văn  ngã  danh  tự,  đắc 

thanh tịnh tín, phát Bồ Đề tâm, yếm hoạn nữ thân, 

nguyện sanh ngã quốc, mạng chung tức hóa nam 

tử,  lai  ngã  sát  độ.  Thập  phương  thế  giới,  chư 

chúng sanh loại, sanh ngã quốc giả, giai ư thất bảo 

trì,  liên  hoa  trung  hóa  sanh.  Nhược  bất  nhĩ  giả, 

bất thủ chánh giác".    

22.  Nguyện  thứ  hai  mươi  hai:  “QUỐC  VÔ 

NỮ NHÂN NGUYỆN”   

Đây  là  chương  thứ  ba  mươi  của  bổn  nguyện. 

Trong chương này có ba nguyện, nguyện thứ nhất là  

 "quốc  vô  nữ  nguyện",   nguyện  thứ  hai  là   "yểm  nữ 

 chuyển  nam nguyện" , và nguyện thứ ba là   "liên hoa 

 hóa sanh nguyện" . 



5 Bắt đầu đĩa 145 

99 



Trước  tiên,  chúng  ta  xem  nguyện  thứ  hai  mươi 

hai, Kinh văn chỉ có hai câu. Trên thực tế, chúng ta ở 

phía  trước  đã  đọc  qua  rất  tường  tận,  Thế  giới  Tây 

Phương là thế giới bình đẳng. Đây là rất hy hữu trong 

tất cả cõi nước chư Phật. Người thế gian thường nói: 

 "Nhân tâm bất đồng, các như kỳ diện".  Đây là nói rõ 

Thế giới Ta Bà này của chúng  ta cùng cõi nước của 

chư Phật khác cũng không có gì khác biệt, phàm phu 

đều là nghiệp lực thọ sanh. Ngay trong đời quá khứ, 

chúng ta đã tạo tác nghiệp thiện, nghiệp ác, nên đời 

này  đến  thế  gian  làm  thân  người,  là  đến  để  làm  gì? 

Phật nói rõ ràng là  "nhân sanh thù nghiệp",  chúng ta 

đến  để  đền  trả  nghiệp  báo.  Hay  nói  cách  khác,  đời 

quá khứ bạn tạo tác thiện nghiệp, ngay đời này được 

thiện  báo,  chúng  ta  thường  nói  con  người  này  có 

phước báo, được hưởng phước. Nếu như bạn tạo tác 

ác nghiệp thì phải chịu khổ, chịu nạn. Cho nên, thân 

này gọi là thân nghiệp báo. Thân nghiệp báo thì chính 

mình  hoàn  toàn  không  làm  chủ  được,  bị  nghiệp  lực 

lôi  kéo.  Thế  gian  có  chúng  sanh  nào  không  phải  là 

như vậy? Ai cũng đều không trốn được vận mạng. 

100 



Trước  đây,  tôi  còn  nghe  có đồng  tu  nói với  tôi, 

Hong  Kong  có  một  người  đoán  mạng  rất  hay,  nghe 

nói  đoán  mạng  cho  một  người  phải  mất  mười  mấy 

vạn. Singapore có một số người có tiền đến nơi đó để 

đoán mạng, đại khái đoán được không tệ, nếu không 

thì giá tiền sẽ không cao đến như vậy. Mạng của bạn 

vì  sao  có  thể để  người  ta  đoán  được  chuẩn  đến như 

vậy?  Chính  là  bạn  trước  sau  không  trốn  khỏi  được 

nghiệp lực. Cho nên, mạng sau khi đoán được chuẩn 

rồi, bạn phải nên khóc một trận thật to. Đã sống đến 

tuổi  tác  lớn  như  vậy  rồi,  thời  gian  học  Phật  được 

nhiều  như  vậy  rồi,  bạn  cũng  không  thể  chuyển  đổi 

được  vận  mạng.  Bạn  nói  xem,  có  oan  uổng  hay 

không?  Chúng  ta  xem  qua  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”, 

bạn thấy tiên sinh Viên Liễu Phàm sau khi gặp được 

Thiền Sư Vân Cốc, ông biết được nghiệp là do chính 

mình  tạo  và  cũng  có  thể  do  chính  mình  thay  đổi. 

Nghiệp  không  phải  là  không  thể  thay  đổi,  vì  nếu 

không thể thay đổi được thì phàm phu chúng ta làm 

sao có thể làm Phật? Phàm phu có thể ở ngay trong 

một  đời  làm  Phật,  đây  là  đạo  lý  gì  vậy?  Vận  mạng 

101 



của chính mình có thể thay đổi được! Mục đích giáo 

huấn  của  Phật  chính  là  dạy  chúng  ta  chuyển  phàm 

thành  Thánh,  không  phải  là  Thánh  nhỏ  mà  là  Đại 

Thánh. Đại Thánh chính là Phật quả viên mãn. Điều 

này có thể hay không? Đáp án là khẳng định. Vấn đề 

là bạn có hiểu được đạo lý, nắm rõ phương pháp hay 

không?  Nếu  bạn  hiểu  được  đạo  lý,  nắm  rõ  phương 

pháp,  như  lý  như  pháp  mà  tu  học,  thì  không  ai  mà 

không thành tựu. 

Tuy  chúng  ta  học  Phật  đã  được  rất  nhiều  năm, 

nhưng nghiệp lực thì vẫn cứ không chuyển đổi lại. Ở 

trong  tình  huống  này,  chúng  ta  phải  tỉ  mỉ  tìm  ra  lỗi 

lầm của mình là ở chỗ nào? Chỉ cần tìm ra được gốc 

bệnh,  lại  đem  gốc  bệnh  này  tiêu  trừ,  bạn  tu  hành 

chứng  quả  sẽ  không  khó.  Nếu  như  do  dự  cẩu  thả, 

không  chịu  tìm  gốc  bệnh,  thì  nghiệp  lực  của  bạn 

không  những  không  thể  tiêu  trừ  mà  còn  ngày  ngày 

đang thêm lớn, vậy thì đời này nhất định chịu chủ tể 

của vận  mạng, tùy theo nghiệp lực lưu chuyển. Vậy 

102 



thì sai rồi! Thánh nhân thế xuất thế gian đều nói với 

chúng ta như vậy. 

Khởi nguồn sinh mạng của tất cả chúng sanh là 

bình đẳng, không hề có khác biệt. Nhà Phật nói:  "Tất 

 cả  chúng  sanh  vốn  dĩ  thành  Phật" .  Lời  nói  này  là 

thật,  không  phải  giả.  Vì  sao  chúng  ta  có  thể  biến 

thành một chúng sanh khổ não như vậy? Do nguyên 

nhân  gì  tạo  thành loại  hiện  tượng  này?  Phật  nói  với 

chúng  ta,  do  chúng  ta  mê  mất  đi  tự  tánh,  đây  là  sai 

lầm từ nơi gốc. Nhà Phật giúp chúng sanh là cứu từ 

nơi căn gốc. Căn gốc là gì? Minh tâm kiến tánh. Tâm 

của chúng ta ngày nay không minh, không thấy được 

tự tánh của chính mình. Nếu minh tâm kiến tánh thì 

bạn liền thành Phật. Chư Phật Như Lai chính là người 

minh tâm kiến tánh, ở trong cảnh giới này nhất định 

bình đẳng, bình đẳng viên mãn, bình đẳng cứu cánh. 

Chúng  ta  thì  rất  bất  hạnh.  Trên  "Kinh  Lăng 

Nghiêm" đã nói:  "Một niệm bất giác mà có vô minh",  

đây là mê từ gốc. Chúng ta có vô minh, về sau càng 

mê  thì  càng  sâu,  càng  sai  thì  càng  xa  lìa,  hoàn  toàn 

103 



trái ngược với tánh đức, cho nên chúng ta thọ sanh ở 

trong sáu cõi. Sau khi mê mất đi tự tánh, tư tưởng của 

chúng ta sai rồi, kiến giải sai rồi, hành vi sai rồi, đối 

người, đối việc, đối vật, chúng ta hoàn toàn tùy thuận 

phiền não tập khí của chính mình. Phiền não tập khí 

là  sai  lầm,  thế  là  luân  lạc  ở  sáu  cõi,  lưu  lạc  ở  ba 

đường,  chúng  ta mang  một  thân  tướng  như  hiện  tại, 

trải qua đời sống thống khổ như vậy. 

Bao gồm tất  cả hiện tượng, Phật pháp nói được 

rất  hay,  Phật  nói  với  chúng  ta:   "Tất  cả  pháp  từ  tâm 

 tưởng sanh".  Tướng  mạo của chúng ta, thể  chất của 

chúng ta, hoàn cảnh đời sống của chúng ta đều là từ 

tâm tưởng sanh. Tâm tưởng của chúng ta, trước tiên 

nói  bất  thiện.  Vì  sao  nói  bất  thiện?  Người  thế  gian 

này cũng có rất nhiều người làm việc tốt, việc tốt đã 

làm không ít, vì sao không có được quả báo tốt? Vì 

sao  chúng  ta  không  chuyển  đổi  được  cảnh  giới  đời 

sống  của  chính  mình?  Khi  tôi  giảng  Kinh  đã  có  nói 

một  thí  dụ,  bạn  làm  thiện,  điều  này  không  sai,  bạn 

ngôn  thiện,  nói  lời  hay,  thân  thiện,  làm  việc  tốt; 

104 



nhưng tâm của bạn không thiện, ý niệm không thiện. 

Cũng giống như một gốc cây, tâm là rễ cây, ý niệm là 

gốc  của  cây,  chỗ đứng  của  cây,  thân  là  cành nhánh, 

miệng là lá cây. Lá cây của bạn không tệ, cành cũng 

không tệ, thế nhưng gốc rễ của bạn đã hỏng rồi, cái 

tốt  này  của  bạn  cũng  chỉ  tốt  được  vài  ngày,  sẽ  tùy 

theo gốc rễ của bạn mà khô chết. 

Cho  nên,  Tổ  sư  Đại  đức  dạy  người,  tu  hành  là 

phải   "tu  từ  căn  bản".  Ngày  nay,  chúng  ta  mặc  dù 

hành thiện, làm việc tốt, thế nhưng bạn tỉ mỉ mà nghĩ, 

những việc tốt này không phải là thanh tịnh, mà là ô 

nhiễm, không hề lìa khỏi tham sân si. Vì sao ta muốn 

làm  việc  tốt?  Vì  danh,  vì  lợi.  Hay  nói  cách  khác,  ta 

làm có điều kiện. Phàm hễ ta làm những việc tốt này 

mà mang theo điều kiện thì đã không phải là việc tốt, 

thế nên tốt hơn  là không làm. Đó là phước báo hữu 

lậu  trong  sáu  đường  ba  cõi,  cũng  xem  là  không  tệ, 

nhưng không ra khỏi sáu cõi luân hồi. 

Chúng ta xem qua người giác ngộ (chư Phật Bồ 

Tát, Tổ sư Đại đức là người giác ngộ), người giác ngộ 

105 



làm  ra  tấm  gương  cho  chúng  ta,  làm  mô  phạm  cho 

chúng  ta.  Các  Ngài  đoạn  ác  tu  thiện,  tâm  của  các 

Ngài thanh tịnh. Trên "Kinh Kim Cang" nói:  "Lìa tất 

 cả tướng, tu tất cả thiện".  Năng lực của các Ngài đã 

lìa tất cả tướng. Lìa tất cả tướng là gốc thiện, rễ thiện. 

Giống  như  một  thân  cây  vậy,  gốc  rễ  tốt,  cành  lá  có 

kém hơn một chút cũng không hề gì, sau khi rụng hết 

thì nó sẽ tái sanh, nó là sống, không phải là khô chết; 

nếu như gốc rễ đã hư rồi, cành lá là chết, không phải 

là sống. Đạo lý này chúng ta phải hiểu. Tâm thiện, ý 

niệm thiện, sau đó lời nói thiện, hành vi việc làm đều 

thiện, đây mới là tiêu chuẩn yêu cầu của Thế giới Tây 

Phương  Cực  Lạc:   "Chư  thượng  thiện  nhân  câu  hội 

 nhất xứ" . Thượng thiện là bốn loại này đều thiện. Do 

đó,  chúng  ta  cũng  phải  học  lìa  tướng.  Trên  "Kinh 

Kim Cang" nói bốn tướng:  "Ngã tướng, nhân tướng, 

 chúng sanh tướng, thọ giả tướng" . Phật nói được rất 

hay:   "Nhược  Bồ  Tát  hữu  ngã  tướng,  nhân  tướng, 

 chúng sanh tướng, thọ giả tướng tức phi Bồ Tát",  vậy 

thì đó không phải Bồ Tát chân thật. Bồ Tát chân thật 

thì lìa khỏi bốn tướng, tâm  của họ thanh tịnh, rễ tốt 

106 



gốc tốt. Cho nên, họ tu tất cả thiện thì đó gọi là công 

đức, không phải là phước đức, họ có thể liễu sanh tử, 

ra  ba  cõi.  Tâm  hạnh  tốt  thì  tướng  mạo  liền  tốt,  thân 

thể liền tốt, hoàn cảnh đời sống của họ liền tốt. Cho 

dù  cùng  ở  chung  với  chúng  ta,  chúng  ta  có  cộng 

nghiệp, ngay trong cộng nghiệp có biệt nghiệp, hoàn 

cảnh đời sống của họ vẫn là tốt hơn so với chúng ta. 

Chúng ta phải tỉ mỉ mà quán sát. Sau khi bạn có thể 

thể  hội  được  thì  chăm  chỉ  nỗ  lực  mà  học  tập.  Thế 

nhưng  mười  phương  thế  giới,  mỗi  một  người  phiền 

não  nghiệp  tập  lại  không  đồng,  cho  nên  tướng  mạo 

ngàn  vạn  khác  biệt,  cho  dù  là  người  một  nhà,  hoàn 

cảnh  đời  sống  cảm  thọ  của  mỗi  người  cũng  không 

giống nhau. Điều này chúng ta phải hiểu được, phải 

nên học tập thế nào? Không nên để nó ở trong lòng, 

chỉ  cần  ghi  nhớ  những  gì  Phật  đã  nói  cho  chúng  ta 

nghe về chân tướng của vũ trụ nhân sanh. 

Phật nói:  "Phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng", 

 "tất cả hữu vi pháp, như mộng huyễn bào ảnh".  Bạn 

phải nhìn thấu, không để ở trong lòng thì tâm của bạn 

107 



liền thanh tịnh. Tâm chúng ta thanh tịnh, việc đoạn ác 

tu thiện sẽ thành tựu công đức, chuyển nghiệp lực rất 

nhanh, so với tiên sinh Viên Liễu Phàm đã nói trong 

“Liễu Phàm Tứ Huấn”, hiệu quả còn thù thắng hơn, 

tốc  độ  còn  nhanh  hơn.  Vì  sao  vậy?  Liễu  Phàm  tiên 

sinh chưa lìa bốn tướng, cho nên ông tu là phước báo 

trời  người.  Con  người  này  rất  thông  minh,  rất  có  trí 

tuệ,  cũng  có  thiện  căn  phước  đức.  Cuối  đời  ông  đã 

chân  thật  giác  ngộ,  chân  thật  quay  đầu,  chân  thật 

buông  xả,  một  lòng  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  do  đó  ông 

niệm  Phật  đã  được  vãng  sanh.  Trong  "Vãng  sanh 

truyện" có tên của ông. Chỉ cần chúng ta có thể vãng 

sanh Tịnh Độ thì một đời viên mãn thành Phật. Cho 

nên, pháp môn này chúng ta nhất định không thể nào 

xem thường, phải chăm chỉ nỗ lực mà học tập. 

Thế giới Tây Phương là thế giới bình đẳng, Thế 

giới Tây Phương không có thân tướng nam nữ. Bạn 

xem,  nguyện  văn  phía  trước  chúng  ta  đã  đọc  qua, 

phàm là người sanh đến Thế giới Tây Phương, cho dù 

là người Cõi Phàm Thánh Đồng Cư hạ hạ phẩm vãng 

108 



sanh, sanh đến Thế giới Cực Lạc tướng mạo, thể chất 

của họ đều giống như A Di Đà Phật vậy. Thế giới đó 

là thế giới bình đẳng, cho nên họ viên chứng Tam Bất 

Thoái. 

Mọi  người  thế  gian  chúng  ta  phước  báo  không 

như  nhau,  người  có  phước  báo  thì  lộ  ra  ngạo  mạn, 

người không có phước báo thì dễ dàng sanh mặc cảm 

tự ti, trong đây cự ly khác biệt quá lớn, tạo thành vô 

số  bất  bình  thế  gian.  Người  hiểu  rõ  đạo  lý,  không 

bằng người thì thôi vậy, họ an phận giữ mình cũng là 

không  tệ  rồi.  Thế  nhưng,  người  không  hiểu  rõ  chân 

tướng sự thật, họ cho rằng ông trời không công bằng, 

xã hội không công bằng. Họ không thể nhẫn chịu loại 

đãi ngộ không công bằng này, thế là họ làm càn làm 

quấy, nhiễu loạn xã hội, tạo tác tội nghiệp càng nặng, 

quả báo đời sau càng kém hơn so với đời này. Những 

chân tướng sự thật này chỉ có Phật mới biết được triệt 

để, chỉ có Phật mới có thể nói được tường tận. 

Thân  nam,  thân  nữ  thì  không  bình  đẳng,  hiện 

tượng này thì rõ ràng dễ biết. Từ xưa đến nay, hễ có 

109 



nam  nữ  thì  có  sự  tranh  quyền,  tạo  thành  rất  nhiều 

phiền  não.  Thế  giới  Tây  Phương  tốt,  vì  không  phân 

nam nữ nên sự việc này đã ổn rồi. Cho nên,  "Thế giới 

 Tây Phương Cực Lạc là nước không có phụ nữ",  các 

vị phải cố gắng ghi nhớ câu nói này. Vì sao tôi phải 

nêu  ra  câu  nói  này?  Đại  khái  vào  hơn  mười  năm 

trước,  khi  tôi  giảng  Kinh  ở  Hong  Kong,  Pháp  sư 

Thường  Hoài  mang  ra  một  quyển  sách  đưa  cho  tôi 

xem. Quyển sách này nói về du ký của Thế giới Cực 

Lạc, do một vị Pháp sư viết. Ông nói vị Pháp sư này 

đã từng đến du lãm qua Thế giới Cực Lạc, nhưng ông 

lại  quay  lại.  Trong  đó  thấy  được  tình  hình  của  Thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  người  nữ  của  Thế  giới 

Cực Lạc cũng rất nhiều. Pháp sư Thường Hoài mang 

ra cho tôi xem, ông ấy nói:  “Pháp sư! Ông thấy việc 

 này có đáng tin hay không đáng tin?”.  Tôi nói:  “Việc 

 này không đáng tin!”.  Vì sao vậy? Trong 48 nguyện 

nói được rất rõ ràng:  "Ngã tác Phật thời, quốc vô phụ 

 nữ",  nếu  Thế  giới  Cực  Lạc  có  một  phụ nữ  thì  A  Di 

Đà  Phật  không  thể  thành  Phật.  Sau  cùng  Ngài  nói: 

 "Nhược  bất  nhĩ  giả,  bất  thủ  chánh  giác",  Thế  giới 

110 



Tây Phương Cực Lạc còn có người nữ, A Di Đà Phật 

không thể thành Phật. A Di Đà Phật thành Phật đến 

nay đã mười kiếp, Ngài mỗi một nguyện đều đã thực 

hiện.  Cho  nên,  nếu  có  người  nói  từ  Thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc  trở  lại,  xem  thấy  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc có vô số trang nghiêm, nhưng tình 

hình  đó  không  tương  ưng  với  48  nguyện,  không 

giống  với  trên  Kinh  đã  nói,  thì  chúng  ta  chắc  chắn 

không thể tin họ. Thế nhưng, người hiện tại rất kỳ lạ, 

họ tin người, không tin Phật; tin giả, không tin thật. 

Bạn  nói  xem,  vậy  thì  còn  cách  nào?  Họ  cứ  tin  vào 

điều  đó,  đem  người  đó  xem  thành  Phật  sống,  đem 

Kinh điển mà Thế Tôn đã nói bỏ qua một bên, xem 

quyển  sách  du  ký  đó  của  họ  vượt  qua  Tịnh  Độ  ba 

Kinh, bạn nói xem, vậy thành ra thứ gì? Loại người 

này  làm  sao  có  thể  thành  tựu?  Thế  nhưng,  người 

trong  xã  hội  hiện  đại  ưa  thích,  tin  tưởng.  Những 

người này thì thật rất nhiều, rất đông, cho nên chánh 

pháp  suy  yếu,  tà  thuyết  lộng  hành.  Đây  cũng  là 

nguyên nhân khiến thế gian gặp phải kiếp nạn. 

111 



A Di Đà Phật khi hành Bồ Tát đạo, Ngài rất dụng 

tâm, tham quan tất cả cõi nước chư Phật, tỉ mỉ quán 

sát.  Tất  cả  những  ngăn  ngại  chướng  duyên  trong  tất 

cả  cõi  nước  chư  Phật,  Ngài  dùng  trí  tuệ  và  phương 

tiện khéo léo đều đem nó trừ bỏ hết; ưu điểm trong tất 

cả cõi nước chư Phật Ngài đều chọn lấy, cho nên Thế 

giới  Cực  Lạc  là  tập  đại  thành  chí  thiện  chí  mỹ  của 

mười  phương  cõi  nước  chư  Phật.  Đây  là  tất  cả  chư 

Phật hoan hỉ tán thán. Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 

của chúng ta ở trong pháp hội này tán thán A Di Đà 

Phật là  "Quang trung cực tôn, Phật trung chi vương".  

Các vị phải nên biết, Thích Ca Mâu Ni Phật tán thán 

chính là đại biểu tất cả chư Phật tán thán. Tuy là Phật 

Phật đạo đồng, thế nhưng Phật Phật ở nhân địa phát 

nguyện không giống nhau, do đó thành tựu ở nơi quả 

địa cũng không giống nhau. Thành tựu của mỗi vị thì 

không  có  lời  gì  để  nói,  hoàn  toàn  giống  nhau.  Thế 

nhưng, duyên phận độ hóa chúng sanh của các Ngài 

thì không như nhau, đây là nhà Phật thường nói  "Phật 

 không độ người vô duyên".  Do đó, khi chúng ta học 

tập ở nhân địa, phải biết kết duyên với tất cả chúng 

112 



sanh. Duyên của bạn kết được càng thù thắng, tương 

lai  bạn  thành  Phật  độ  được  càng  nhiều  chúng  sanh, 

bạn  có  cơ  hội  giúp  người,  thành  tựu  người.  Vì  vậy, 

rộng kết thiện duyên, rộng kết pháp duyên là việc tốt. 

Trong  chú  giải  của  lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ, 

ông  vận  dụng  một  đoạn  lời  nói  của  Luật  sư  Đạo 

Tuyên  triều  nhà  Đường,  mà  Luật  sư  Đạo  Tuyên  là 

dẫn chứng lời trong Kinh đã nói. Ngài đã dẫn chứng 

trong  bộ  Kinh  nào?  Kinh  điển  thì  quá  nhiều,  cũng 

không  có  cách  gì  đi  tra,  nhưng  chắc  chắn  là  trong 

Kinh đã nói, Luật sư Đạo Tuyên sẽ không gạt người. 

Trên  Kinh  có  mấy  câu  nói  như  vầy:   "Mười  phương 

 thế giới, hữu nữ nhân xứ, tức hữu địa ngục".  Có thể 

thấy  được,  xung  đột  giữa  nam  nữ  sẽ  tạo  ra  nghiệp 

nặng, đây là nghiệp duyên của địa ngục. Bồ Tát Pháp 

Tạng  đã  xem  thấy,  nên  thế  giới  của  Ngài  không  có 

thân tướng nam nữ, như vậy đã cắt đứt duyên tạo địa 

ngục,  cho  dù  có  nghiệp  nhân  này  nhưng  không  có 

duyên phận này. Lời nói này chúng ta thử nghĩ xem, 

đặc biệt là vào thời đại hiện nay, chúng ta tin tưởng. 

113 



Vì sao vậy? Vào thời gian trước, có một vị cư sĩ đến 

Cư Sĩ Lâm để thăm viếng, tôi cùng Lý hội trưởng tiếp 

kiến ông ấy, ông rất cảm khái mà nói là việc làm của 

chúng  ta  ngay  trong  cả  đời  ông  chưa  tiếp  xúc  qua. 

Chúng ta rất rõ ràng, hoàn toàn công khai minh bạch, 

không có chút nào che giấu. Ông hỏi về thu chi của 

chúng ta, chúng ta đều đem sổ thu chi đưa cho ông ấy 

xem,  ông  ấy  ngẩn  người  ra.  Ông  ấy  liền  nói,  ông  là 

một người rất giàu có, ông có bao nhiêu tiền tài, cha 

mẹ anh em của ông không biết, không chỉ cha mẹ anh 

em không biết, ngay đến vợ ông cũng không biết. Vợ 

ông  có  bao  nhiêu  tiền,  ông  cũng  không  biết  được. 

Mỗi người đều che giấu, không nói lời chân thật, đều 

giữ  tâm  tư  của  riêng  mình.  Ông  ấy  nói,  các  người 

không có tâm tư riêng, thế gian này rất khó xem thấy. 

Mỗi  một  người  đều  có  tâm  tư  riêng  thì  không  tránh 

khỏi  có  xung  đột.  Xung  đột  thì  tạo  tội  nghiệp.  Tội 

nghiệp ly hôn thì tương đối nặng, đặc biệt là khi họ 

đã có con cái. Con cái của họ biến thành những đứa 

con mồ côi, tổn hại đối với chúng rất là nghiêm trọng. 

Việc này người làm cha mẹ không hề nghĩ đến. Nếu 

114 



như lại có sự tổn hại lẫn nhau, có kiện cáo đến pháp 

đình, thậm chí còn có án kiện mưu sát, đó không phải 

tạo nghiệp địa ngục là tạo nghiệp gì? 

A Di Đà Phật có trí tuệ, Ngài kiến tạo Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc, phàm hễ vãng sanh đều là 32 

tướng  80  vẻ  đẹp,  tướng  đại  trượng  phu,  sắc  tướng 

bình  đẳng.  Chú  giải  tiếp  theo  của  cư  sĩ  Hoàng  Lão 

nói:  "Kim Cực Lạc vô tam ác đạo".  Thế giới Cực Lạc 

không có ba đường ác, cũng không có phụ nữ, thuần 

là 32 loại tướng đại trượng phu. Đây là sự thù thắng 

của Thế giới Cực Lạc. 

23.  Nguyện  thứ  hai  mươi  ba,  "YỂM  NỮ 

CHUYỂN NAM NGUYỆN". 

Nguyện này các vị phải ghi nhớ. Không có ý cầu 

sanh Thế giới Cực Lạc, người nữ học Phật cảm thấy 

thân  nữ  nghiệp  chướng  nặng,  phiền  não  nhiều,  đời 

sau  không  muốn  làm  người  nữ  mà  muốn  làm  người 

nam,  vậy  niệm  Phật  thì  có  được  hay  không?  Được! 

Cho  nên,  nguyện  này  không  phải  cầu  vãng  sanh. 

115 



Vãng sanh đương nhiên không có vấn đề. Họ không 

muốn vãng sanh, mà đời sau  muốn chuyển làm thân 

nam.  Trong  Kinh  luận  người  xưa  cũng  thường  hay 

nói với chúng ta, người nam muốn chuyển thân người 

nữ thì rất dễ dàng, người nữ muốn chuyển thân người 

nam  thì  rất  khó.  Đây  là  đạo  lý  gì  vậy?  Tôi  cũng 

không  cần  nói,  các  vị  mọi  người  đi  tham  cứu,  sẽ 

không khó thể hội. Nếu như nói vãng sanh Thế giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc,  phàm  hễ  là  người  nữ  vãng 

sanh,  khi  Phật  quang  chiếu  đến  tiếp  dẫn,  họ  đã 

chuyển biến thành thân nam, cùng đi theo Phật. 

Chúng ta xem Kinh văn:  "Nhược hữu nữ nhân, 

 văn  ngã  danh  tự,  đắc  thanh  tịnh  tín,  phát  Bồ  Đề 

 tâm" . Đây là tu nhân. Nhân luôn là giống nhau. Trên 

Kinh luận không ngừng lặp lại, luôn nhắc nhở chúng 

ta:  "Văn ngã danh tự",  nghe được danh hiệu của A Di 

Đà Phật;  "Đắc thanh tịnh tín, phát Bồ Đề tâm",  con 

người này ngay một đời chắc chắn có thành tựu. Nếu 

như chỉ nghe được danh hiệu của A Di Đà Phật, hoặc 

là thấy được hình tượng đắp nắn, họa vẽ của A Di Đà 

116 



Phật,  nhưng  không  có  tín  tâm,  không  có  phát  tâm, 

đây  chỉ  là  trồng  chủng  tử  trong  A  Lại  Da  Thức  mà 

thôi,  ngay  trong  đời  này  không  khởi  được  tác  dụng. 

Tuy  là  không  khởi  tác  dụng,  các  vị  phải  nên  biết, 

chủng tử này gọi là chủng tử kim cang, vĩnh viễn sẽ 

không  hư  hoại.  Việc  này  cũng  là  hi  hữu  khó  gặp. 

Tương  lai  có  một  ngày  duyên  chín  muồi,  chủng  tử 

gặp được duyên thì liền khởi tác dụng. Thí dụ, ngay 

đời này chúng ta được thân người, được học Phật, lại 

có thể gặp được Kinh điển Tịnh Độ là trong A Lại Da 

Thức  của chúng ta đã có chủng tử.  Chủng tử không 

phải  ở  ngay  đời  này,  mà  đã  trồng  được  nhiều  đời 

nhiều kiếp về trước, ngay trong đời này chúng ta lại 

gặp được duyên nên có thể ở ngay trong đời này chín 

muồi. 

Do  đó,  chúng  ta  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh  phải 

có trí tuệ, phải có phương tiện khéo léo. Không luận 

là người khác tin hay không tin, chúng ta cho họ cơ 

hội,  khiến  họ  có  thể  nghe  được  danh  hiệu  của  A  Di 

Đà Phật, hoặc là thấy được hình tượng của A Di Đà 

117 



Phật, ngay trong một đời cho dù chỉ nghe được một 

lần,  chỉ  thấy  được  một  lần,  "vừa  nghe  qua  tai,  mãi 

 trồng  được  thiện  căn" .  Thế  gian  bất  cứ  việc  tốt  nào 

đều không tốt bằng việc tốt này. Nếu như các vị chân 

thật thông đạt tường tận đạo lý này, sau đó mới biết 

được  công  đức  tạo  tượng  không  thể  nghĩ  bàn.  Vạn 

nhất  không  nên  cho  rằng  cúng  dường  Phật  tượng  là 

mê tín. Đó không phải là mê tín. Đối với người không 

tin, họ sẽ trồng được chủng tử Phật; người tín ngưỡng 

khi  thấy  được  hình  tượng  Phật,  thấy  người  hiền  mà 

sửa  mình,  khởi  phát  tín  tâm  thanh  tịnh  của  họ,  khởi 

phát tâm Bồ Đề. Cho nên, ý nghĩa cúng dường hình 

tượng Phật Bồ Tát rất sâu, công đức rất lớn. 

Ý nghĩa của  "thanh tịnh tín"  là gì? Thanh tịnh tín 

là  chắc  chắn  không  có  nghi  hoặc,  đây  gọi  là  thanh 

tịnh tín. Trong chú giải nói:  "Lìa lỗi lầm của hạnh ác, 

 không  nhiễm  trước  của  phiền  não,  không  có  nghi 

 hoặc",   đây gọi là thanh tịnh tín. Do đây có thể biết, 

hàm  nghĩa  trong  thanh  tịnh  tín  là  đoạn  tham  sân  si, 

không có tham sân si đối với tất cả pháp thế xuất thế 

118 



gian,  tín  tâm  của  chúng  ta  liền  thanh  tịnh.  Ý  nghĩa 

này  hay,  nó  tương  ưng  với  "Kinh  Bát  Nhã"  đã  nói: 

 "Tín tâm thanh tịnh tất sanh thật tướng".  Do đây có 

thể  biết,  nếu  như  không  đoạn  tham  sân  si,  thì  chắc 

chắn  không  thể  sanh  thật  tướng.  Sanh  thật  tướng 

chính  là  kiến  tánh,  tham  sân  si  mạn  là  chướng  ngại 

của thật tướng. Cho nên chúng ta phải biết, tiêu chuẩn 

của tâm thanh tịnh tương đối cao. Ngay trong một đời 

này, chúng ta không có nhiều thời gian, nên phải chân 

thật  có  thể  nắm  bắt  được,  phải  chắc  chắn  có  được 

thành  tựu.  Không  chỉ  phải  thành  tựu,  mà  phải  vãng 

sanh  phẩm  vị  cao,  đây  mới  xem  là  chân  thật  có  chí 

khí. Đối với danh vọng lợi dưỡng của thế gian, chúng 

ta không cần truy cầu, vì đó là đồ giả không thể mang 

đi,  "mọi thứ không mang đi được, chỉ có nghiệp theo 

 mình".  Là  giả  thì  phải  nên  buông  xả,  không  nên  tìm 

cầu nữa. Đời sống của chúng ta chỉ cầu trải qua được 

thì tốt rồi, không nên tạo nghiệp nữa. Chúng ta có sắc 

thân, ở thế gian này không thể không nuôi dưỡng, thế 

nhưng chúng ta nuôi dưỡng nó để làm gì? Sắc thân là 

giả,  "mượn giả tu thật",  chúng ta phải mượn cái thân 

119 



thể giả này để tu Tây Phương Tịnh Độ. Cho nên, đối 

với thân thể này, chỉ cần chiếu cố vừa đủ, không cần 

thiết lưu ý bồi dưỡng. Một ngày ba bữa, trà thô cơm 

đạm thì đủ rồi, áo quần có thể đủ ấm, có một cái nhà 

nhỏ có thể che mưa che nắng thì đủ rồi vậy. Tâm của 

bạn  thật  thanh  tịnh,  thật  tự  tại.  Nếu  như  muốn  truy 

cầu hưởng thụ vật chất, thì bạn liền mang đến thống 

khổ.  Cho  dù  chính  mình  có  phước  báo,  phước  báo 

của chúng ta hãy để cho tất cả chúng sanh hưởng, vậy 

thì tốt. Đây là tu tích đại phước báo, không gì có thể 

so sánh được. Từ xưa đến nay, người thông minh trí 

tuệ như vậy, đời sống chính mình thanh đạm, họ giúp 

đỡ được đời sống của rất nhiều người. Trong lịch sử 

ghi chép rất nhiều. Phước báo của họ từ đâu mà có? 

Chúng ta không xem thấy được. Chúng ta không có 

thần  thông  nên  không  xem  thấy  được,  nhưng  con 

cháu  đời  sau  của  họ  có  phước  báo  thì  chúng  ta  lại 

xem thấy được. 

Trong  lịch  sử  Trung  Quốc  có  ba  người  mà  Đại 

Sư  Ấn  Quang  thường  hay  tán  thán.  Đây  là  ba  nhân 

120 



vật đại biểu, những người giống họ nhất định vẫn còn 

rất nhiều, chỉ nêu ra ba thí dụ mà thôi. Người thứ nhất 

là Khổng Lão Phu Tử. Chúng ta đọc được trong lịch 

sử,  đời  sống  của  Ngài  rất  thanh  đạm,  đời  sống  bình 

dân. Cả đời Ngài tu tích công đức vô cùng thù thắng, 

Ngài lấy thiện pháp để dạy người. Thế gian, xuất thế 

gian bao gồm tất cả đại thiện, không gì hơn là tu thân 

dạy  học,  lợi  mình,  lợi  người.  Khổng  Lão  Phu  Tử  là 

người bình dân, nhưng mãi đến ngày hôm nay người 

trên toàn thế giới đều kỷ niệm ông. Chúng ta ở nước 

ngoài nhắc đến Khổng Lão Phu Tử, người nước ngoài 

nghe được đều rất tôn kính, rất tán thán. Phu Tử Ngài 

ở đời không có địa vị, không có quyền lực, không có 

tiền của, chỉ là một thầy giáo rất thanh đạm mà thôi. 

Chúng ta lại xem qua Thích Ca Mâu Ni Phật, tuy sinh 

ra trong một gia đình phú quý nhưng Ngài đã buông 

bỏ. Ngài từ nơi công tác giáo dục xã hội, đã đến khắp 

nơi  giảng  Kinh  nói  pháp,  ngừa  lỗi  khuyến  thiện, 

chính mình nửa ngày ăn một bữa, dưới gốc cây ngủ 

một đêm, trải qua đời sống rất thanh đạm. Đời sống 

vật  chất  tuy  là  rất  thanh  khổ,  nhưng  đời  sống  tinh 

121 



thần thì tràn đầy, không có người nào có thể so sánh 

được với Ngài. Thành tựu của Ngài càng không cần 

phải nói, thế xuất thế gian là thù thắng đệ nhất. Đây 

đều là làm ra tấm gương tốt cho chúng ta, dạy chúng 

ta  không  nên  truy  cầu  đời  sống  vật  chất,  bỏ  đi  cái 

vọng tưởng, quan niệm sai lầm này. 

Phật cũng không phải là dạy bạn nhất định phải 

trải qua đời sống rất khổ, Phật tuyệt nhiên không tán 

thành  khổ  hạnh  vô  ích.  Việc  này  các  vị  có  thể  xem 

thấy  trên  Kinh  Đại  Thừa.  Nếu  như  khổ  hạnh  không 

có lợi ích đối với mình và người thì Phật không tán 

thành.  Phật  dạy  chúng  ta  làm  thế  nào?  Tùy  duyên, 

như vậy thì tự tại. Phu Tử dạy người cũng là như vậy, 

nên  gọi  là   "tố  phú  quý",  bạn  an  với  phú  quý.  Mạng 

của bạn tốt là do đời trước tu phước nhiều, bạn phải 

an  phận  giữ  mình  làm  một  người  phú  quý.  Bạn  bần 

tiện,  "tố bần tiện an ư bần tiện".  Chỉ cần bạn có thể 

an tâm trải qua ngày tháng, không phan duyên, không 

mong  cầu.  Làm  người,  quan  trọng  là  phải  trải  qua 

ngày  tháng  rất  có  bổn  phận,  nhất  định  không  phan 

122 



duyên, thì đời sống vật chất của bạn liền được tự tại. 

Tích  công  bồi  đức,  không  phân  nghèo  giàu,  không 

phân  bần  tiện,  người  người  đều  có  thể  tu  tích  công 

đức thù thắng. Tuyệt nhiên không nhất định phải có 

nhiều tiền mới có thể làm được nhiều việc tốt. 

Thí  dụ  ở  trên  Kinh  luận  Phật  thường  nói  với 

chúng ta, thế xuất thế gian, việc tốt thứ nhất là giúp 

đỡ tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ. Đây là việc tốt 

đệ  nhất  đẳng.  Phá  mê  khai  ngộ,  chúng  ta  nhất  định 

phải  tìm  thiện  tri  thức,  mời  họ  đến  để  giảng  Kinh. 

Cho nên, một trong Phổ Hiền Mười Nguyện  là "thỉnh 

 Phật  trụ  thế,  thỉnh  chuyển  pháp  luân".  Chúng  ta 

không  có  năng  lực,  ta  mời  một  vị  Pháp  sư  đến  nơi 

đây để giảng Kinh một lần, ta thuê một nơi chốn nhỏ, 

có  một  số  người  đến  nơi  đó  để  nghe  Kinh.  Pháp  sư 

tuy là đến giảng một lần, giảng qua một giờ đồng hồ 

hoặc nửa giờ đồng hồ, nhưng công đức ngay đời này 

của  họ  vô  cùng  thù  thắng,  phước  báo  đời  sau  thì 

không thể nghĩ bàn. Chỉ một lần giảng Kinh mà còn 

thù  thắng  như  vậy,  nếu  như  Pháp  sư  giảng  một  bộ 

123 



Kinh  thì  phước  báo  đó  còn  gì  bằng.  Chúng  ta  lại 

muốn mời Pháp sư ở lại nơi đó giảng Kinh lâu dài thì 

càng không thể nghĩ bàn. Lời của Phật nói với chúng 

ta là chân thật. 


************************* 

 

(VCD 146)  

6Phật ở trong Kinh điển nói ra rất nhiều công đức 

lợi  ích  thù  thắng,  thế  nhưng  chúng  ta  không  thấy 

được  nên  chúng  ta  rất  khó  tin  tưởng,  rất  khó  tiếp 

nhận. Đây cũng là sự thật. Nếu như chúng ta tỉ mỉ mà 

quán sát, tỉ mỉ mà thể hội, dần dần ngộ ra được đạo lý 

này thì chúng ta liền tin tưởng. Phật nói việc này có 



6 Bắt đầu đĩa 146 

124 



khả năng. Tuy là chúng ta mời một pháp sư, thậm chí 

pháp sư không phải là cao minh lắm, giảng một lần là 

một  giờ  hoặc  nửa  giờ  đồng  hồ,  nhưng  bạn  phải  nên 

biết,  mỗi  một  người  đến  nghe  Kinh,  cho  dù  họ  ngộ 

hay không ngộ, trong A Lại Da Thức đã trồng xuống 

chủng tử Phật. Đây là khẳng định. 

Những  người  đến  nghe  Kinh  mắt  thịt  chúng  ta 

xem thấy, còn có những quỷ thần mà mắt thịt chúng 

ta  không  xem  thấy.  Quỷ  thần  xem  thấy  có  pháp  sư 

giảng  Kinh  thì  sanh  tâm  hoan  hỉ,  nên  họ  cũng  đến 

nghe. Ở đạo tràng của chúng ta, số lượng quỷ thần ở 

nơi đây nghe Kinh vượt qua gấp nhiều lần đại chúng 

ở  hiện  trường  của  chúng  ta.  Có  những  quỷ  thần 

phước đức kém một chút, không dám bước vào giảng 

đường,  nên  chỉ  ở  ngoài  giảng  đường  nghe  giảng. 

Ngoài ra, còn có quỷ thần yêu cầu chúng ta mở băng 

đĩa cho họ nghe. Hiện tại lầu một, lầu hai của chúng 

ta,  bạn  thấy  tivi  đang  mở  băng  đĩa  ở  đó  ngày  đêm 

không nghỉ, mở phát 24 giờ là do quỷ thần yêu cầu. 

125 



Bạn liền biết được công đức giảng Kinh nói pháp bao 

lớn. Cho nên, chúng ta chân thật đã hiểu rõ. 

Thực hiện đa nguyên văn hóa, tôi thường khuyên 

bảo  mọi  người,  thế  giới  hiện  tại  động  loạn,  tai  nạn 

triền  miên.  Bạn  thấy  tai  nạn  mỗi  năm  một  nghiêm 

trọng  hơn,  thậm  chí  lần  sau  nghiêm  trọng  hơn  lần 

trước.  Tai  nạn  do  đâu  mà  hình  thành?  Trên  "Kinh 

Lăng Nghiêm", Phật nói rất hay: Thủy tai, hồng thủy 

là do lòng tham của chúng ta mà hình thành; hỏa tai, 

núi lửa bùng phát, nhiệt độ nâng cao là do sân nhuế 

tạo thành; phong tai là do ngu si; động đất là do lòng 

người bất bình mà tạo thành. Không nên nói tai hại tự 

nhiên không có liên quan gì với lòng người, vậy thì 

bạn nói sai rồi. 

Phật  pháp  nói  rất  hay:   “Y  báo  tùy  theo  chánh 

 báo  chuyển” .  Y  báo  là  hoàn  cảnh  tự  nhiên.  Hoàn 

cảnh tự nhiên tùy theo lòng người đang chuyển biến. 

Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  tốt,  đất  nơi  đó  bằng 

lưu ly, đất bằng như bàn tay. Tại vì sao hoàn cảnh y 

báo  tốt  đến  như  vậy?  Vì  người  ở  nơi  đó  không  có 

126 



tham  sân  si,  không  có  cống  cao  ngã  mạn.  Điều  này 

chứng minh hoàn cảnh cư trụ đích thực là tùy theo ý 

niệm  mà  chuyển  biến.  Cho  nên,  muốn  tai  nạn  được 

hóa giải thì lòng người phải quay đầu, thay đổi tự làm 

mới. Vấn đề này từ xưa đến nay đã có. Thích Ca Mâu 

Ni Phật ra đời năm đó, cách với chúng ta hiện tại chỉ 

là ba ngàn năm. Ba ngàn năm không phải là thời gian 

dài. Ba ngàn năm trước lòng người đã bất thiện, bắt 

đầu bất thiện, dần dần bất thiện. Ngay trong ba ngàn 

năm này, vấn đề này chưa được cải thiện. Những đại 

Thánh  đại  Hiền  này,  các  Ngài  rất  chăm  chỉ  nỗ  lực 

ngăn  ngừa  giảm  thiểu,  không  phải  không  có  phòng 

phạm  mà  đã  làm  phòng  phạm  rất  tốt.  Thế  nhưng, 

công trình này cần  phải được  mọi  người hợp  tác thì 

mới có hiệu quả, không thể hợp tác thì khó. Ở trong 

Phật pháp nói, nếu không thể hợp tác thì chư Phật Bồ 

Tát cũng không thể kháng nổi cộng nghiệp của chúng 

sanh.  Câu  nói  này  giải  thích  cho  vấn  đề  này.  Thế 

nhưng phong khí xã hội thời xưa còn tốt đẹp, người 

nghe lời rất nhiều. Cho nên có một khoảng thời gian, 

chân thật đã làm được thịnh trị dài lâu. Người hiện tại 

127 



thì không được, họ không nghe lời, không bằng lòng 

tiếp nhận giáo huấn. Cho nên, vấn đề này chúng ta tỉ 

mỉ mà nghĩ lại, đây là vấn đề của nhân tính, chính trị 

không thể giải quyết. Thích Ca Mâu Ni Phật sanh ra ở 

vương tộc, chính trị không thể giải quyết vấn đề này, 

nên  Ngài  liền  buông  bỏ  vương  vị.  Quân  sự  cũng 

không thể giải quyết, cho nên Ngài cũng buông bỏ vị 

trí  tướng  quân  thống  soái.  Kinh  tế  không  thể  giải 

quyết, khoa học kỹ thuật cũng không thể giải quyết, 

đây  là  sự  thật  mà  chúng  ta  xem  thấy  được.  Vậy 

phương pháp gì có thể giải quyết? Nếu suy nghĩ kỹ, 

chỉ có giáo dục tôn giáo. Hay nói cách khác, người tín 

ngưỡng  tôn  giáo  trên  toàn  thế  giới,  tâm  địa  vẫn  là 

lương thiện, trong tâm họ còn có một phần tâm cung 

kính đối với thần minh. Chỉ cần  một bộ phận người 

này chân thật chịu giác ngộ thì thế gian này vẫn còn 

cứu được. Hy vọng những người này dẫn đầu để làm 

ra tấm gương tốt. Cho nên, chúng ta cực lực đề xướng 

giáo  dục  tôn  giáo,  hy  vọng  những  nhà  tôn  giáo  này 


đều  lấy  chư  Phật  Bồ  Tát,  Thượng  Đế,  chúng  Thần, 

Thiên sứ, tiên tri tự cư, vì tất cả chúng sanh  mà làm 

128 



tấm gương tốt, không phải vì chính mình, mà vì giúp 

đỡ tất cả chúng sanh tiêu trừ những khổ nạn này. Đây 

chính  là  nhà  Phật  nói  “đại  từ  đại  bi”.  Ngày  nay, 

chúng  ta  nỗ  lực  làm  đa  nguyên  văn  hoá,  mục  đích 

chính ngay chỗ này. 

Ở trong Phật pháp nói:  "Chúng sanh vô biên thệ 

 nguyện  độ" ,  Phật  thường  nói   "phá  mê  khai  ngộ,  lìa 

 khổ được vui" , đó là giúp đỡ chúng sanh, không phải 

vì chính mình. Do đó, chúng ta mới bỗng nhiên hiểu 

ra, đệ nhất thiện của thế xuất thế gian không gì hơn 

hoằng  pháp  lợi  sanh.  Hoằng  pháp  lợi  sanh  chính  là 

giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh  chuyển  ác  làm  thiện, 

chuyển  mê  thành  ngộ,  chuyển  phàm  thành  Thánh. 

Chúng  ta  phải  làm  tốt  công  tác  này.  Muốn  làm  tốt 

công tác này thì phải có nhiều người chân thật có tâm 

từ bi phát tâm, sự việc này không phải một người có 

thể  làm.  Đồng  tu  xuất  gia  cùng  đồng  tu  tại  gia  phải 

hợp  tác  mật  thiết,  sự  việc  này  mới  có  thể  làm  được 

tốt. Đây là gia nghiệp Như Lai, là sự nghiệp của Phật 

Bồ Tát. Gia nghiệp Như Lai chính là gia nghiệp của 

129 



chính  mình,  sự  nghiệp  của  Phật  Bồ  Tát  chính  là  sự 

nghiệp của chính mình, nhất định chúng ta phải hợp 

tác. Chúng xuất gia chuyên tâm nghiên giáo tu hành, 

thành tựu đức hạnh học vấn của chính mình, để có đủ 

năng lực giáo hóa chúng sanh. Hai chúng đồng tu tại 

gia phải phát tâm hộ trì, vì nếu không có người hộ trì, 

chỉ riêng có người biết giảng Kinh thì không được, họ 

không  có  đất  dụng  võ,  họ  đến  đâu  để  giảng,  họ  sẽ 

giảng  cho  ai  nghe?  Nhất  định  phải  có  người  hộ  trì, 

quyết  định  không  thể  khiếm  khuyết.  Hộ  pháp  cùng 

hoằng  pháp  công  đức  là  như  nhau,  nhất  định  không 

nên cho rằng pháp sư giảng Kinh công đức lớn, người 

hộ  trì  công  đức  nhỏ,  vậy  thì  sai  rồi,  việc  này  hoàn 

toàn là bình đẳng. Tôi vẫn thường hay nói, công đức 

hộ trì cao hơn công đức của pháp sư giảng Kinh, vì 

sao  vậy?  Việc  này  giống  như  lập  trường  học  vậy, 

người  hộ  trì  là  làm  hiệu  trưởng,  là  làm  nhân  viên 

hành  chánh  trường  học;  hai  chúng  xuất  gia  là  giáo 

viên. Trường học làm được tốt hay không là nhờ công 

đức  của  hiệu  trưởng.  Hiệu  trưởng  là  người  có  tầm 

nhìn, có kiến thức, ông ấy có năng lực mời thầy giáo 

130 



giỏi, như vậy học trò sẽ được lợi ích. Nếu như vị hiệu 

trưởng này không gánh trách nhiệm, ông tùy tiện tìm 

vài người đến dạy thì học trò không có được lợi ích. 

Hiệu trưởng có trách nhiệm đối với học trò, mời thỉnh 

giáo viên nổi tiếng, học trò đều có thể học tập thành 

đạt. Học trò đương nhiên là được thầy giáo dạy bảo, 

nhưng công đức vẫn ở nơi hiệu trưởng. Do đây có thể 

biết, công đức của vị trụ trì một đạo tràng là rất lớn, 

họ nhất định phải có thanh tịnh tín, phải phát tâm Bồ 

Đề.  Họ  vì  lợi  ích  chúng  sanh  một  phương  mà  xây 

dựng đạo tràng, quyết không phải là tự tư tự lợi. Nếu 

như  phạm  vi  lợi  ích  rất  nhỏ,  thì  công  đức  của  họ 

không có, chỉ tu được một chút phước nhỏ mà thôi. 

Chúng ta rất may mắn đến được Singapore, gặp 

được  trưởng  giả  Lý  Mộc  Nguyên,  đây  là  một  vị  đại 

Bồ Tát khiến người tôn kính. Ông mời chúng ta đến 

đây  để  tu  học,  hoằng  pháp,  không chỉ  mời  chúng  ta 

đến giảng Kinh, mà ông vẫn hy vọng chúng ta trụ lại 

nơi  đây  một  thời  gian  dài.  Đây  là  tấm  gương  tốt 

hoằng  pháp  lợi  sanh,  là  điển  hình  của  thời  kỳ  Mạt 

131 



Pháp.  Ngày  trước  chúng  ta  ở  Đài  Loan,  được  Hàn 

Anh Quán Trưởng hộ trì ba mươi năm, chúng ta mới 

có được một chút thành tựu. Các vị nghĩ tưởng xem, 

khi Hàn Quán Trưởng vãng sanh, không có người hộ 

trì  nữa,  đạo  tràng  đành  giải  tán.  Chúng  ta  không  hề 

nghĩ đến duyên phận sẽ được thành tựu ở nơi đây. Cư 

sĩ  Lý  rất  khách  sáo,  rất  khiêm  tốn,  ông  kế  thừa  sứ 

mạng chưa hoàn thành của Hàn Quán Trưởng. Chúng 

ta di dời đến nơi đây, tiếp tục hoằng dương "Kinh Vô 

Lượng Thọ", hoằng dương "Kinh Hoa Nghiêm". Đây 

là  nguyện  vọng  của  Hàn  Quán  Trưởng.  May  mà 

chúng ta có được sự hộ trì của cư sĩ Lý, vì vậy chúng 

ta thuận lợi ở nơi đây tiến hành. Cho nên, công đức 

của người phát tâm thù thắng không gì bằng. 

Trên Kinh nói:  "Yểm hoạn nữ thân, nguyện sanh 

 ngã  quốc,  mạng  chung  tức  hóa  nam  tử  lai  ngã  sát 

 độ".  Bạn phát nguyện vãng sanh, sanh đến Thế  giới 

Tây Phương Cực Lạc, bạn đương nhiên chuyển thân 

nữ thành thân nam, đây là việc nhất định. Không chỉ 

là  chuyển  thân  nữ  thành  thân  nam,  mà  là  chuyển 

132 



phàm  thành  Thánh.  Đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc, thân thể của chúng ta không phải là loại thân thể 

này,  thân  này  chỉ  là  thân  máu  thịt.  Chúng  ta  đã  đọc 

qua  nguyện  văn  phía  trước,  khi  đến  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, thân của chúng ta đều là tử ma chân 

kim sắc thân. Tử ma chân kim sắc thân chính là thân 

vĩnh viễn bất hoại. Cho nên ở Thế giới Tây Phương, 

người người đều là vô lượng thọ, Phật vô lượng thọ, 

bao  gồm  người  vãng  sanh  mỗi  mỗi  đều  là  vô  lượng 

thọ. Chỗ thù thắng như vậy làm sao bạn có thể không 

đi? Người chưa hiểu rõ ràng, người chưa nghĩ thông 

thì còn lưu luyến thế gian này. Nếu như muốn chuyển 

thành thân nam, bạn chỉ cần niệm A Di Đà Phật, cầu 

chuyển nữ thành nam, đây là việc dễ như trở bàn tay. 


********************* 

133 



24.  Nguyện  thứ  hai  mươi  bốn:  "LIÊN  HOA 

HÓA SANH NGUYỆN" 

Kinh văn: "Thập phương Thế giới, chư chúng 

sanh  loại,  sanh  ngã  quốc  giả,  giai  ư  thất  bảo  trì, 

liên hoa trung hóa sanh" . 

Đây là liên hoa hóa sanh nguyện. 

Bổn Kinh sau cùng lại nói:  "Nhược hữu chúng 

 sanh, minh tín Phật trí, nãi chí thắng trí, đoạn trừ 

 nghi  hoặc,  tín  dĩ  thiện  căn,  tác  chư  công  đức,  chí 

 tâm hồi hướng, giai ư thất bảo hoa trung, tự nhiên 

 hóa sanh, già phu  nhi  tọa, tu du chi khoảnh, thân 

 tướng  quang  minh,  trí  tuệ  công  đức,  như  chư  Bồ 

 Tát,  cụ  túc  thành  tựu". Đây  là  Thế  Tôn  tường  tận 

nói với chúng ta, sanh đến Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc  đều  là  hoa  sen  hóa  sanh,  không  giống  như  thế 

gian này của chúng ta. Thế gian của chúng ta là thai 

sanh.  Thai  sanh  thì  rất  khổ.  Ở  trên  Kinh,  Phật  hình 

dung cái khổ của ngục thai, người trong lúc thọ thai 

cũng  giống  như  ở  trong  địa  ngục  vậy.  Hoa  sen  hóa 

134 



sanh  thì  sẽ  không  có  cái  khổ  này.  Đồng  thời,  thai 

sanh thì tình ái nặng, bao gồm tình cảm giữa cha mẹ 

và  con  cái.  Đây  cũng  tạo  thành  chướng  ngại  to  lớn 

cho  việc  tu  hành chứng  quả.  Chúng  ta  đến  Thế  giới 

Tây Phương Cực Lạc là hoa sen hóa sanh, không có 

cha mẹ nên không có loại cảm tình này. Cũng vì việc 

này mà mười phương chúng sanh muốn bỏ đi nhưng 

bỏ không được. 

Thế giới Tây Phương tốt, phương thức chúng ta 

được sanh ra rất thù thắng, đó là được hóa sanh. Hóa 

sanh là hóa hiện, quyết không giống với thế gian của 

chúng ta. Thế gian của chúng ta là từ ấu thơ mà dần 

dần  lớn  lên,  đây  là  tướng  sanh  diệt.  Thế  giới  Tây 

Phương  thì  không  có,  "biến  hóa  sở  tác",   cho  nên 

không có sanh diệt. Nếu như xem thấy ở Thế giới Tây 

Phương có người trẻ tuổi, có người già thì sai rồi, nơi 

đó tuyệt đối không phải là Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc.  Không  biết  là  ông  ấy  đã  chạy  đến  cõi  nào? 

Người  Thế  giới  Tây  Phương  tướng  mạo  như  nhau, 

thể chất cũng đều như nhau. Có người nghi hoặc, mọi 

135 



người  đều  giống  nhau,  vậy  làm  sao  có  thể  nhận  ra? 

Bạn có trí tuệ, bạn rõ ràng tường tận, thông suốt thấu 

đáo  nên  tự  nhiên  có  thể  nhận  ra,  không  hề  sai  một 

người nào. Tuy diện mạo hoàn toàn như nhau, nhưng 

bạn không hề nhận sai một người nào, vì bạn có thần 

thông, bạn có trí tuệ. Trên Kinh Phật nói những điều 

kiện này, chúng ta phải đặc biệt lưu ý. 

Kinh  văn  vừa  mở  đầu  liền  nói:   "Mười  phương 

 thế  giới,  chư  chúng  sanh  loại".   Các  vị  nghĩ  xem  ý 

nghĩa  của  câu  nói  này,  mười  phương  thế  giới,  vô 

lượng vô biên cõi nước chư Phật thảy đều bao gồm, 

không phân cõi nước, không phân tộc loại. Chúng ta 

nói mười pháp giới là mười tộc loại lớn, còn nói 28 

tầng  trời  là  28  tộc  loại  khác  nhau,  không  phân  tộc 

loại.  Trong  những  tộc  loại  này  hình  sắc  không  như 

nhau. Cõi trời cùng cõi người hình sắc  không giống 

nhau.  Cõi  người  cùng  cõi  súc  sanh  hình  sắc  cũng 

không giống nhau. Hình sắc không như nhau, phương 

thức  đời  sống  không  như  nhau,  văn  hóa  không  như 

nhau,  tín  ngưỡng  cũng  không  như  nhau,  cũng  đều 

136 



không  phân  tộc  loại.  "Mười  phương  thế  giới  chư 

 chúng sanh loại",  đây chẳng phải ngày nay chúng ta 

gọi là đa nguyên văn hóa hay sao? Đây là tánh đức. 

Chúng  ta  đọc  Kinh,  nghiên  cứu  giáo  lý,  những 

chỗ này phải đặc biệt chú ý, nhất định không thể lơ 

là. Nếu như học Phật rồi, nhưng bạn chỉ nghiên cứu 

Kinh giáo, trong lòng vẫn là phải quấy nhân ngã thì 

bạn hoàn toàn sai, bạn làm sao có thể hiểu được nghĩa 

Kinh?  Nếu  bạn  chân  thật  là  một  đệ  tử  Phật  thì  phải 

nương vào giáo huấn của Như Lai, nên gọi là y giáo 

phụng  hành.  Tâm  của  Phật  không  có  giới  hạn,  cho 

nên  chúng  ta  cũng  phải  học  Phật,  trong  tâm  cũng 

không có giới hạn. Bạn đối với tất cả chúng sanh thì 

một mực đối đãi bình đẳng, lễ kính bình đẳng, xưng 

tán bình đẳng, cúng dường bình đẳng, đây gọi là học 

Phật. Nếu như  "hậu đây, bạc kia",  thì chúng ta lập tức 

liền phải giác ngộ. Người xưa nói rất hay :  "Không sợ 

 niệm khởi, chỉ sợ giác chậm".  Cái niệm của chúng ta 

là mê tình, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì sai 

rồi. Ý niệm này vừa khởi lên, lập tức liền niệm A Di 

137 



Đà  Phật.  A  Di  Đà  Phật  là  vô  lượng  giác.  A  Di  Đà 

Phật chính là  "Chân Thành, Thanh Tịnh, Bình Đẳng, 

 Giác",  đánh bạt đi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

của chúng ta. Cho nên, ý nghĩa Kinh văn thì rất sâu, 

rất rộng. 

Thế  gian  bao  gồm  rất  nhiều  tôn  giáo.  Tôi  nghe 

nói có hơn một trăm loại tôn giáo, trong đó lại có rất 

nhiều tôn giáo nhỏ chưa từng nghe nói qua, rất nhiều 

và  phức  tạp.  Ngoài  địa  cầu  của  chúng  ta  ra,  thì  thế 

giới  phương  khác  không  biết  là  có  đến  bao  nhiêu. 

Thần minh mà họ tín ngưỡng, Thượng Đế mà họ tôn 

thờ cùng Phật pháp đã nói đều là từ một gốc mà sanh 

ra.  Đạo  lý  này  người  học  Phật  phải  nên  thấu  triệt. 

Phật nói:  "Hư không pháp giới tất cả chúng sanh duy 

 tâm sở hiện, duy thức sở biến" , đều là từ một gốc. Do 

đó,  họ  có  phân  biệt  chấp  trước,  còn  ta  thì  không  có 

phân biệt chấp trước. Chúng ta lấy một thân cây mà 

nói, thì họ chỉ đến cành, nhánh nhưng chưa tìm đến 

được cội gốc. Nếu như sâu hơn một tầng nữa truy đến 

gốc  rễ  thì  họ  và  ta  hoàn  toàn  tương  đồng.  Họ  cũng 

138 



bỗng  nhiên  hiểu  ra.  Ngày  nay  họ  chưa  ngộ,  nhưng 

chúng ta giác ngộ, chúng ta biết được rất rõ ràng, rất 

tường tận, họ chỉ ở nơi cành, nơi lá. Hiện tại họ cùng 

ta  có  quan  hệ  gì?  Họ  và  ta  cùng  đồng  một  thể  sinh 

mạng.  Trên  Kinh  Đại  Thừa  thường  nói :   "Mười 

 phương ba đời chư Phật cùng đồng một pháp thân" , 

chân  thật  là  một  pháp  thân.  Cho  nên,  họ  nói  họ  tin 

Thượng  Đế,  ta  còn  tin  được  chân  thành  hơn  so  với 

họ; họ cúng tế thần minh, ta còn chăm chỉ hơn họ là 

vì ta hiểu rõ, ta thấu đáo. Trong Kinh phía sau Phật 

nói, chúng ta phải tin tưởng trí tuệ thù thắng của Phật, 

vì  Phật  đã  đem  tất  cả  chướng  ngại  phiền  não  đoạn 

hết, tự tánh vốn đầy đủ trí tuệ Bát Nhã của Phật hiển 

lộ tròn đầy viên mãn. 

Phật nói với chúng ta:  "Tất cả chúng sanh đều có 

 trí  tuệ  đức  tướng  Như  Lai" ,  bạn  xem,  thật  là  bình 

đẳng.  "Trí tuệ"  là bình đẳng. Ý nghĩa của  "đức"  là gì? 

Ngày nay chúng ta gọi là năng lực. Năng lực là bình 

đẳng.  "Tướng"   là  hiện  tướng,  thân  tướng  của  chúng 

ta, hiện tượng hoàn cảnh đời sống của chúng ta cũng 

139 



đều bình đẳng, không có thứ nào là không bình đẳng. 

Vì  sao  ngày  nay  chúng  ta  biến  thành  như  thế  này? 

Phật  nói  được  rất  hay:   "Chỉ  bởi  vọng  tưởng  chấp 

 trước mà không thể chứng đắc".  Lỗi lầm của chúng ta 

phạm  ngay  ở  chỗ  này.  Phật  là  một  lời  nói  rõ  với 

chúng  ta,  vì  sao  chúng  ta  đọa  lạc  trong  mười  pháp 

giới làm chúng sanh? Nguyên nhân chẳng qua chỉ là 

vọng  tưởng  chấp  trước  mà  thôi.  Bỏ  đi  vọng  tưởng, 

chấp trước thì bạn chính là Phật. Hay nói cách khác, 

tất  cả  chúng  sanh  bao  gồm  chúng  sanh  trong  ba 

đường ác, trong mắt của Phật thì đây là những vị Phật 

mê  hoặc  điên  đảo.  Họ  vẫn  còn  mê  hoặc  điên  đảo, 

giống như một người uống rượu say, nổi tửu phong. 

Tuy  anh  ấy  là  người  say  rượu,  nhưng  không  thể 

không thừa nhận anh ấy là người. Thế nhưng, hiện tại 

người  này  rất  không  bình  thường,  anh  ta  đang  say. 

Cho nên Phật nhìn thấy chúng ta, thừa nhận chúng ta 

là  Phật,  không  thể  nói  chúng  ta  không  phải  là  Phật, 

chỉ là mê hoặc điên đảo tạm thời mà thôi, không phải 

là vĩnh cửu, chúng ta sẽ giác ngộ, sẽ tỉnh lại. Việc này 

cũng  giống  như  người  nổi  tửu  phong  náo  loạn  vậy, 

140 



qua thời gian một ngày thì tốt, họ sẽ bình thường trở 

lại không việc gì. Phật thấy tất cả chúng sanh đều là 

Phật, một chút cũng không giả. Cho nên, chúng ta tin 

tưởng trí tuệ của Phật, tin tưởng giáo huấn thù thắng 

của Phật giúp chúng ta đoạn nghi sanh tín. Chúng ta 

tin tưởng điều gì? Quan trọng nhất là phải tin tưởng 

thiện  căn  của  chính  mình,  tin  tưởng  Phật  tánh  của 

chính mình, tin tưởng năng hiện năng biến là tâm của 

chính mình, thức của chính mình, bạn phải tin tưởng 

việc này. 

Chúng  ta  tin  tưởng  lời  Phật  nói:   "Thân  tâm  thế 

 giới  từ  tâm  tưởng  sanh".  Quả  nhiên  hiểu  rõ  đạo  lý 

này, hiểu sâu sự thật này thì dễ làm, thiện tâm, thiện 

niệm, thiện hạnh của chúng ta, cảnh giới của chúng ta 

liền chuyển biến lại rất nhanh. Tiêu chuẩn của thiện 

là  gì?  "Phát  tâm  Bồ  Đề",   đây  là  thiện.  Không  phát 

tâm Bồ Đề thì không thiện. Tâm Bồ Đề là gì? Là tâm 

giác ngộ, chân thật giác ngộ. Tâm Bồ Đề chưa phát, 

thì tâm của bạn là mê. Hay nói cách khác, tâm Phật 

cùng tâm phàm phu khác nhau ở mê và ngộ. Giác ngộ 

141 



rồi thì là tâm Phật, mê rồi thì là tâm phàm phu. Then 

chốt của việc tu học chính là chuyển  mê thành ngộ. 

Sự việc này nói ra thì dễ nhưng khi làm thì rất khó. 

Khó ở chỗ nào? Vô lượng kiếp đến nay chúng ta đã 

mê hoặc điên đảo, tập khí mê hoặc quá nặng. Bạn có 

thể lập tức buông bỏ nhưng bạn không nỡ, vì bạn có 

cảm tình rất sâu đối với nó. Cái cảm tình này chính là 

mê hoặc, không phải là việc tốt. Đến lúc nào bạn chịu 

buông bỏ thì lúc đó bạn liền thành Phật. Nhà Phật có 

câu  ngạn  ngữ:   "Buông  bỏ  đồ  đao,  lập  địa  thành 

 Phật".   Đồ  đao  là  gì?  Mê  hoặc  là  đồ  đao.  Buông  xả 

chính  là  Phật.  Vì  sao  bạn  không  thể  buông  xả?  Bạn 

chưa hiểu được rõ ràng, tường tận. 

Cho nên, Phật pháp chân thật là biết khó  - hành 

dễ.  Tu  hành  không  khó,  nhưng  bạn  phải  đem  chân 

tướng sự thật làm cho rõ ràng, việc này thì khó. Thế 

Tôn vì chúng sanh nói pháp 49 năm (việc này khó), 

thính  chúng  có  chứng  quả  chân  thật  không?  Các  vị 

phải  lưu  ý  một  chút.  Trên  Kinh  Đại  Thừa,  năm  xưa 

Thế  Tôn  trong pháp hội giảng Kinh,  thính chúng có 

142 



người nghe chưa được phân nửa Kinh thì đã khai ngộ 

chứng quả. Trong hội Lăng Nghiêm, Tôn giả A Nan 

nghe được chưa đến phân nửa, "Kinh Lăng Nghiêm" 

có mười quyển, đến sau cùng quyển thứ ba ông liền 

tán Phật, ông đã khai ngộ rồi. Ma Đăng Già nữ cũng 

nghe  Kinh  được  phân  nửa  thì  chứng  đến  tam  quả. 

Như  vậy,  có  thể  thấy  được  tu  hành  chứng  quả  là 

chuyển  đổi  ý  niệm,  chân  thật  là  chuyển  phàm  thành 

Thánh,  chuyển  mê  thành  ngộ.  Ngày  nay,  chúng  ta 

không  thể  chuyển  đổi  lại  là  do  tập  khí  trói  buộc. 

Chúng ta phải giác ngộ, tập khí không phải là thứ tốt. 

Con người sống ở thế gian, chân thật phải buông bỏ 

cách  nghĩ,  cách  thấy,  cách  làm  của  chính  mình,  mà 

tiếp nhận giáo huấn của Như Lai. 

Chư Phật Bồ Tát ứng hóa ở thế gian  "du hý thần 

 thông".  Bạn thấy, các Ngài thật là tự tại, thật đẹp mắt, 

đích thực như "Kinh Hoa Nghiêm" đã nói:  "Lý sự vô 

 ngại,  sự  sự  vô  ngại",  các  Ngài   đến  đi  đều  tự  do, 

không vị nào không phải vì lợi ích chúng sanh mà thị 

hiện.  Ngày  nay,  chúng  ta  rất  khó  chuyển  đổi  lại, 

143 



chính là không ai không phải vì tự lợi mà thọ dụng. 

Việc này thì rất đáng lo. Cái niệm này là gốc bệnh, tất 

cả đều là vì tự lợi làm chủ. Chư Phật Bồ Tát là lấy lợi 

sanh  làm  chủ,  không  có  tự  lợi.  Ngày  nay,  chúng  ta 

cho dù học Phật rồi, tuy là muốn lợi ích chúng sanh, 

nhưng tuyệt đối không bỏ đi tự lợi. Cho nên, chúng ta 

có  chuyển  thế  nào  cũng  không  chuyển  được,  đạo  lý 

chính  ngay  chỗ  này.  Chúng  ta  buông  bỏ  đi  tự  tư  tự 

lợi, sống ở thế gian này tùy duyên, sống thế nào cũng 

tốt.   

 "Tùy  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỉ  công  đức",   chắc 

chắn  là  không  có  chút  ý  niệm  của  chính  mình,  thì 

chúng ta mới được cứu. Nếu như chúng ta có chút ý 

niệm của riêng mình trong đó, thì ngay đời này chúng 

ta  lại  luống  qua.  Bạn  nói  xem,  có  đáng  tiếc  không? 

Chúng ta được thân người không dễ dàng, nghe Phật 

pháp cũng không dễ dàng,  "trăm ngàn muôn kiếp khó 

 được gặp".  Lần này gặp được rồi, làm sao có thể để 

lỡ qua? Cho nên, bạn chính mình nhất định phải nghĩ 

thông, nắm lấy cơ hội này nhất định không thể để lỡ 

144 



qua. Chúng ta làm thế nào thực tiễn? Tôi thường nói, 

chúng ta đối với tất cả mọi người, tất cả việc, tất cả 

vật, phải buông bỏ ý niệm khống chế, hành vi khống 

chế quyết định không thể có. Bạn nhất định phải tuân 

thủ theo giáo huấn của Phổ Hiền Đại Sĩ,  "hằng thuận 

 chúng sanh, tùy hỉ công đức".  Tất cả vì chúng sanh, 

quyết không vì chính mình, ngay đó bạn liền được đại 

tự tại. Cho dù ngay trong đời quá khứ bạn không tu 

phước, tuy là không có phước báo, thế nhưng sau khi 

chuyển  đổi  lại  ý  niệm,  phước  đức  của  tự  tánh  liền 

hiện tiền. 

Phước  báo  xứng  tánh,  chân  thật  là  bất  tận,  lấy 

không hết, dùng không cạn, thế nhưng không phải vì 

chính mình, vì người khác mà dùng. Nếu như có một 

niệm vì chính mình, bạn liền lại quay đầu, lại đọa lạc. 

Đó không phải là phước báo xứng tánh. Các vị phải 

nên  biết,  trong  tự  tánh  thì  không  có  ta,  không  có 

người, không có chúng sanh, không có thọ giả. Hay 

nói cách khác, xứng tánh thì không dính tướng, dính 

tướng nhất định là mê mất tự tánh. Học Phật mức độ 

145 



thấp nhất phải đem đạo lý này làm cho rõ ràng. Bạn 

còn  có  một  niệm  vì  chính  mình,  một  niệm  vì  người 

khác  thì  bạn  chưa  thấy  tánh.  Bạn  không  vì  chính 

mình  mà  vì  người,  thì  ngã  tướng  không  có  nhưng 

nhân  tướng  vẫn  còn.  Bạn  vì  tất  cả  chúng  sanh  mà 

không dính tướng tất cả chúng sanh, thì bạn mới thật 

thành công. Lão Tử nói:  "Vi nhi bất hủ",  cùng ý nghĩa 

mà Phật pháp đã nói giống nhau. Bạn vì tất cả chúng 

sanh  mà  phục  vụ,  nhưng  quyết  không  chấp  trước 

tướng  chúng  sanh.  Không  ngã  tướng,  không  nhân 

tướng, không chúng sanh tướng, nhà Phật gọi là tam 

luân thể không. Như vậy mới gọi là  "tín kỷ thiện căn, 

 tác chư công đức".   

Chư  Phật  khuyên  chúng  ta  cầu  sanh  Tịnh  Độ, 

chúng ta tín thọ phụng hành. Vì sao chúng ta phải cầu 

sanh Tịnh Độ? Chư Phật Như Lai mong muốn chúng 

ta  sớm  một  ngày  thành  Phật.  Đây  là  công  đức  bổn 

nguyện của chư Phật. Tất cả chư Phật tu hành ở nhân 

địa  đều  phát  ra  nguyện  này.  Nguyện  tuy  là  phát  ra 

không như nhau, nhưng tổng quy nạp lại đều không 

146 



lìa  khỏi   "Tứ  Hoằng  Thệ  Nguyện".   Có  thể  nói,  "Tứ 

 Hoằng Thệ Nguyện"  là quy nạp tất cả đại nguyện của 

mười phương ba đời chư Phật, cũng không ngoài bốn 

điều này. 

 "Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ".  Chúng  ta 

thành Phật chính là vì giúp cho sự thành tựu của tất 

cả  chúng  sanh.  Phật  ở  thế  gian  chuyên  làm  sự  việc 

này.  Sự  việc  này  người  thế  gian  hiện  tại  gọi  là  việc 

khờ khạo, chỉ có người khờ khạo mới làm. Không vì 

chính mình mà vì người khác, người này không phải 

là người khờ khạo hay sao? Khờ khạo là Phật Bồ Tát, 

không  khờ  khạo  là  phàm  phu.  Chúng  ta  cũng  phải 

làm cho rõ ràng. Chúng ta không làm người khờ khạo 

thì chỉ ở trong sáu cõi luân hồi, thế mà làm người khờ 

khạo thì đều đến Thế giới Cực Lạc. Như vậy, có thể 

thấy được việc mà người thế gian cho là khờ, thực tế 

là không khờ, chính họ mới là người khờ. Thế nhưng, 

người thế gian cũng có  một câu nói:   "Người khờ có 

 phước khờ",  đó là thật. Phước khờ thì ở Thế giới Cực 

Lạc.  Ở  thế  gian  này,  chúng  ta  quyết  định  không  đi 

147 



tranh  với  bất  cứ  người  nào.  Trong  Phật  pháp  nhất 

định không có tranh luận. Chúng ta phải rõ ràng, phải 

tường tận, như vậy chúng ta mới có thể chân thật học 

được  công  đức  mà  Phật  Bồ  Tát  đã  làm,  như  vậy 

chúng ta mới có thể có một niệm mong cầu vãng sanh 

Thế giới Cực Lạc, thân cận A Di Đà Phật. 

A Di Đà Phật là đại thiện tri thức ngay trong chư 

Phật Như Lai, là một lão sư tốt. Chúng ta tuy là học 

Phật được không tệ, thế nhưng chưa cứu cánh, chưa 

viên mãn. Cho nên, chúng ta vẫn nên thân cận thiện 

tri thức, thân cận một vị thầy tốt. Vị thầy này là tất cả 

chư Phật Bồ Tát giới thiệu cho chúng ta, vậy còn có 

thể sai sao? Gần đây tôi nghe một đồng tu đến nói với 

tôi,  ông  nói  hiện  tại  có  người  nói:   "Thế  giới  Tây 

 Phương Cực Lạc người đầy hết rồi, các người niệm 

 Phật  thì  không  cách  gì  đi  được,  nhất  định  phải  đổi 

 niệm Bồ Tát Di Lặc, Dược Sư Phật, cầu sanh Đông 

 Phương Tịnh Độ".  Cách nói này không tìm thấy trên 

Kinh. Trên Kinh không có nói, đó là  ma nói, không 

phải là Phật nói. Vạn nhất không nên nghe người dạy 

148 



sai.  Người  dẫn  đạo  người  sai  lầm  thì  quả  báo  sẽ  rất 

thảm, vì họ làm cho rất nhiều người đoạn mất đi cơ 

hội ngay đời này vãng sanh Tịnh Độ. Tôi nghĩ những 

người này, đại khái trong đời quá khứ đã có oán thù 

với họ, nhưng họ vẫn chưa báo. Họ sợ bạn đến Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc rồi sẽ không có cơ hội báo 

thù,  nên  phải  mau  kéo  lại,  chuẩn  bị  báo  thù.  Đó 

không phải là tâm tốt. Chúng ta nhất định phải rất rõ 

ràng, rất tường tận. Đầy đủ điều kiện chân thật vãng 

sanh,  chỗ  này  điều  kiện  chân  thật  nói  được  rất  đơn 

giản:   "Thanh  tịnh  tín  tâm,  cụ  chư  công  đức" ,  nhất 

niệm hồi hướng, chắc chắn được sanh. 

Chúng  ta  sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc đều là  "hóa sanh trong hoa sen".  Câu Kinh văn 

này rất quan trọng, không chỉ hạ hạ phẩm là hoa sen 

hóa sanh, mà vãng sanh biên địa vẫn là hoa sen hóa 

sanh.  Đương  nhiên  là  Phật  khuyên  chúng  ta  phải 

chăm  chỉ  nỗ  lực,  không  nên  ở  biên địa.  Thực  tế  mà 

nói, chính là sanh đến biên địa cũng không xấu, cũng 

xem  là  thành  tựu.  Trên  Kinh  nói  cho  chúng  ta  nghe 

149 



rất rõ ràng, đọa ở biên địa nhiều nhất cũng chẳng qua 

chỉ 500 năm, 500 năm họ giác ngộ, liền quay đầu. Họ 

vừa  giác  ngộ  thì  liền  nhập  phẩm,  liền  không  ở  biên 

địa.  Đọa  ở  biên  địa  có  hai  nguyên  nhân,  một  là  họ 

hoài nghi trí tuệ của Phật, hai là hoài nghi thiện căn 

của chính mình. Thế nhưng, tuy là hoài nghi, họ đều 

rất nỗ lực niệm Phật cầu nguyện vãng sanh. Nếu như 

họ không nỗ lực mà niệm, thì họ sẽ không mong cầu 

vãng sanh, vậy thì chắc chắn họ không thể sanh Tịnh 

Độ.  Họ  một  mặt  niệm  Phật,  một  mặt  vẫn  còn  một 

chút hoài nghi, dường như không tin tưởng vào thiện 

căn của chính mình,  "Phật dạy tôi niệm thì tôi thành 

 thật niệm, xem thử xem có thể vãng sanh hay không".  

Họ có  một ý niệm trong đầu như vậy, quả nhiên họ 

cũng  vãng  sanh,  nhưng  sanh  đến  biên  địa.  Cho  nên, 

nghi lực này chúng ta không nên có,  mà phải có tín 

tâm kiên định. 

Sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  là  hoa 

sen hóa sanh. Trên Kinh Phật nói với chúng ta, thân 

tướng (thân thể, tướng mạo), quang minh, trí tuệ cùng 

150 



chư Bồ Tát hoàn toàn giống nhau. Chư Bồ Tát này là 

ai?  Trên  Kinh  nói  là   "chư  thượng  thiện  nhân".   Liên 

Trì,  Ngẫu  Ích  Đại  Sư  nói  với  chúng  ta,  chư  thượng 

thiện nhân đến sau cùng là người nào vậy? Các Ngài 

ở trong chú giải nói với chúng ta, là địa vị Đẳng Giác 

Bồ Tát của Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Địa vị này 

cao,  chư  thượng  thiện  nhân  không  phải  là  thượng 

thiện thông thường, thật sự là Bồ Tát Đẳng Giác của 

Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Bạn  xem,  thù  thắng 

dường  nào!  Cho  nên,  sau  khi  đọc  rồi  chúng  ta  tin 

tưởng sâu sắc. A Di Đà Phật ở Thế giới Tây Phương 

Cực  Lạc  thị  hiện  thành  Phật  đã  có  mười  kiếp,  48 

nguyện  của  Ngài,  nguyện  nguyện  đều  đã  hiện  thực, 

không  có  nguyện  nào  là  hư  giả.  Ở  ngay  chỗ  này, 

chúng  ta  định  đặt  tín  tâm  chân  thật,  y  giáo  tu  hành, 

phát nguyện cầu sanh, thì chúng ta liền thành tựu. 


************************* 

 

151 



(VCD 147) 

7Kinh  văn:  "Ngã  tác  Phật  thời,  thập  phương 

chúng sanh, văn ngã danh tự, hoan hỉ tín nhạo, lễ 

bái quy mạng, dĩ thanh tịnh tâm, tu Bồ Tát hạnh, 

chư thiên thế nhân, mạc bất chí kính". 

25.  Nguyện  thứ  hai  mươi  lăm:  “THIÊN 

NHÂN LỄ KÍNH NGUYỆN” 

Phía trước, từ nguyện thứ mười tám  "mười niệm 

 ắt sanh"  cho đến  “chánh nhân vãng sanh” , Đại đức 

xưa đều nói đây là trung tâm của 48 nguyện, cũng là 

căn  bản  đại  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật.  Nguyện  thứ 

mười chín cùng nguyện thứ hai mươi có thể nói là bổ 

sung  của  nguyện  thứ  mười  tám,  rất  là  quan  trọng. 

Nguyện  thứ  hai  mươi  mốt  chính  là  nói  chúng  sanh 



7 Bắt đầu đĩa 147 

152 



trong đời quá khứ tạo tác tội nghiệp, hiện tiền tập khí 

rất nặng, nếu như có thể   "sám hối, phát tâm Bồ Đề, 

 một  lòng  chuyên  niệm"   cũng  có  thể  vãng  sanh,  sẽ 

không  còn  đọa  ác  đạo.  Thế  nhưng  các  vị  phải  ghi 

nhớ, như tôi đã nói qua phía trước, ở trong Kinh Đại 

Thừa, Thế Tôn mỗi giờ mỗi phút khuyên bảo chúng 

ta,  nhắc  nhở  chúng  ta  phải   "thâm  giải  nghĩa  thú",  

nhất là không nên hiểu sai Kinh Phật. 

Trong  thời  đại  hiện  nay,  người  hiểu  sai  Kinh 

Phật,  người  hiểu  khác  đi  Kinh  Phật  thực  tế  rất  là 

nhiều. Cho nên, tuy là chúng ta cả đời cũng rất chăm 

chỉ  nỗ  lực  tu  học,  nhưng  đều  không  có  được  thành 

tựu như ngay trong tưởng tượng. Thậm chí, chúng ta 

cầu vãng sanh cũng đều không thể đạt được. Nguyên 

nhân này là do đâu? Chúng ta chính mình nhất định 

phải  nghĩ  sâu  hơn,  phải  phản  tỉnh,  kiểm  điểm,  chắc 

chắn là chính mình đã hiểu sai, hiểu lầm ý nghĩa của 

Kinh điển. 

Trong  lúc  giảng  dạy  tôi  thường  nói,  miệng  của 

bạn  niệm  A  Di  Đà  Phật,  miệng  là  thiện;  thân  mỗi 

153 



ngày  lạy  Phật,  thân  là  thiện,  thế  nhưng  bạn  có  nghĩ 

đến ý niệm của mình hay không? Bạn có giữ tâm của 

chính mình không? Tâm của bạn vẫn là tự tư tự lợi, ý 

niệm vẫn là tổn người lợi mình, có lúc bất tri bất giác, 

tâm bệnh tập khí thường hay phạm. Lỗi lầm mà bạn 

dễ phạm nhất là giải đãi lười biếng, đem việc  chính 

đáng  của  mình  lơ  là  đi.  Việc  chính  đáng  là  gì?  Đối 

với đồng tu xuất gia chúng ta, nghiên giáo niệm Phật 

là việc chính đáng của chúng ta. Nếu các vị phát tâm 

tương  lai  sẽ  hoằng  pháp  lợi  sanh,  thì  nghiên  giáo  là 

bổn phận của bạn. Vì sao chúng tôi khuyên bạn mỗi 

tuần lễ đến Niệm Phật đường niệm Phật 36 giờ đồng 

hồ? Để bạn báo ân Phật, báo ân thường trụ, báo ân thí 

chủ. Phật dạy chúng ta tri ân báo ân, cho nên 36 giờ 

đồng  hồ  ở  Niệm  Phật  đường  này,  chúng  ta  quyết 

không thể giải đãi. Khi giải đãi rồi thì chúng ta mất 

gốc, bạn còn có thể được chư Phật hộ niệm hay sao? 

Bạn  còn  có  thể  được  sự  ủng  hộ  của  chúng  thần  hộ 

pháp hay sao? Không có sự hộ niệm của Phật, không 

có sự ủng hộ của chúng thần, bạn sẽ không thể khai 

154 



ngộ,  phiền  não  của  bạn  mỗi  ngày  vẫn  thêm  lớn, 

không phải là trí tuệ thêm lớn. 

Thời kỳ Mạt Pháp học Phật, chúng ta ngay trong 

mỗi niệm đều phải cầu Tam Bảo gia trì. Người niệm 

Phật chúng ta nhất định không được buông lung, phải 

gắng  sức  mà  dụng  công,  như  vậy  mới  chính  xác. 

Chúng ta quyết định không thể thoái tâm, phải biết tự 

độ độ người, nhân duyên chính ngay chỗ này. Nhân 

duyên hi hữu khó gặp, làm sao chúng ta có thể bỏ lỡ 

qua? 

Một  trăm  năm  là  một  thế  kỷ,  một  ngàn  năm  là 

một đại thế kỷ , vậy là tính hết sổ. Tính sổ với ai vậy? 

Tính sổ giữa người với người, báo ân báo oán, đòi nợ 

trả  nợ;  tính  sổ  giữa  người  với  hoàn  cảnh  tự  nhiên. 

Chúng ta ở trên địa cầu này do bởi vô tri, tự lợi, có lỗi 

với hoàn cảnh tự nhiên, cho nên có rất nhiều tai hại 

của thiên nhiên ,  đó là đại địa tính sổ với chú ng  ta. 

Ngoài ra, còn có quỷ thần tính sổ với chúng ta. Ngày 

nay, có rất nhiều người trơ trơ như người gỗ, không 

biết giác ngộ, không biết lợi hại. Ngày trước nghe nói 

155 



tháng  tám  có  tai  nạn,  nên  mọi  người  rất  tinh  tấn, 

chăm chỉ nỗ lực. Đây là việc tốt, hiện tượng tốt. Tai 

nạn  cứ  đến  từng  đợt,  lần  sau  nghiêm  trọng  hơn  lần 

trước,  hy  vọng  chúng  ta  mỗi  giờ  mỗi  phút  đề  cao 

cảnh giác, chăm chỉ nỗ lực mà niệm Phật. 

Ngay  trong  hành  môn,  niệm  Phật  thù  thắng 

không gì bằng. Niệm Phật có thể tiêu nghiệp chướng, 

có thể khai cửa ngộ. Chúng ta niệm bằng cách nào? 

Không  phải  chỉ  là  niệm  trên  miệng,  mà  trong  tâm 

phải có Phật. Trên miệng niệm Phật, trong tâm không 

có  Phật,  vậy  thì  không  có  hiệu  quả,  không  có  cảm 

ứng.  "Miệng  niệm  Di  Đà  tâm  tán  loạn" ,  người  xưa 

nói,  "đau mồm rát họng cũng chỉ uổng công" . Trong 

tâm  có  Phật,  ngay  trong  hành  vi  có  Phật,  trong  đời 

sống có Phật, ngay trong công việc có Phật, trong đối 

nhân xử thế tiếp vật đều phải có Phật, đây mới gọi là 

người  chân  thật  niệm  Phật.  Cách  niệm  Phật  này, 

người xưa đã nói:  "Vạn người tu vạn người đi".  Cho 

nên, mỗi câu  mỗi chữ đều bao hàm vô lượng nghĩa, 

chúng ta nhất định phải hiểu sâu, hiểu cạn thì không 

156 



được. Hiểu cạn thì chúng ta được lợi ích cạn, hiểu sâu 

thì chúng ta được lợi ích sâu. 

Bạn  phải  biết  cách  niệm  Phật,  nhất  định  phải 

niệm đến tâm miệng tương ưng, tâm hạnh tương ưng. 

Bạn  muốn  hỏi,  làm  thế  nào  mới  tương  ưng?  Trước 

khi  khai  Kinh,  tôi  đã  nói  qua  với  các  bạn,  Thế  Tôn 

giáo huấn ở ngay trong bổn Kinh, chúng ta phải làm 

đến  được  một  trăm  phần  trăm  thì  bạn  liền  được 

thượng thượng phẩm vãng sanh. Bạn có thể làm  đến 

được  chín  mươi  phần  trăm,  còn  có  mười  phần  trăm 

không làm được, bạn được thượng phẩm trung sanh. 

Nếu như chín mươi phần trăm vẫn không làm được, 

bạn  có  thể  làm  đến  tám  mươi  phần  trăm,  bạn  được 

thượng phẩm hạ sanh. Như vậy dần dần hướng xuống 

thấp,  chí  ít  bạn  phải  làm  đến  được  hai  mươi  phần 

trăm  thì  bạn  mới  được  hạ  phẩm  hạ  sanh.  Hai  mươi 

phần  trăm  vẫn  không  làm  được  thì  đời  này  bạn  chỉ 

kết  được  duyên  với  A  Di  Đà  Phật,  không  thể  vãng 

sanh. 

157 



Cho  nên,  trước  tiên  tôi  khuyên  bảo  mọi  người 

phải đọc thuộc Kinh này, bạn đọc ba ngàn biến thì có 

thể thuộc lòng. Ở ngay trong cuộc sống thường ngày, 

ngay  trong  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật,  khởi  tâm  động 

niệm thì bạn liền nghĩ đến, trên Kinh có phải Phật đã 

dạy chúng ta làm như vậy hay không? Ta khởi lên ý 

niệm này, ta nói một câu nói này, ta làm sự việc này 

có trái với giáo huấn của Phật hay không? Đây gọi là 

niệm Phật. Phật dạy chúng ta làm, chúng ta chăm chỉ 

nỗ  lực  mà  làm.  Phật  dạy  chúng  ta  không  nên  làm, 

chúng  ta  quyết  định  không  trái  phạm.  Niệm  Phật  là 

niệm như vậy. Ý nghĩa này rất sâu rất rộng. Đây gọi 

là  "Phát tâm Bồ Đề, một lòng chuyên niệm".  Cho nên, 

người chân thật niệm Phật có được mấy người? 

Ở  Niệm  Phật  đường  niệm  Phật  và  ở  nhà  niệm 

Phật không như nhau. Bạn ở trong nhà niệm Phật là 

tự độ, còn bạn ở Niệm Phật đường niệm Phật là tự độ 

độ  tha,  không  giống  nhau.  Bạn  ở  Niệm  Phật  đường 

niệm Phật có tất cả chư Phật Như Lai gia trì bạn, long 

thiên hộ pháp thiện thần ủng hộ bạn, cảm thụ của bạn 

158 



không như nhau. Khi bạn vừa thoái tâm thì thảy đều 

xong rồi. Cho nên, Thế giới Ta Bà tu hành không dễ 

gì thành tựu. Nguyên nhân này do đâu? Tiến được ít, 

mà  thoái  thì  nhiều.  Các  vị  đồng  tu  của  Niệm  Phật 

đường  chính  mình  thử  nghĩ  xem,  có  phải  như  vậy 

không?  "Một ngày nóng, mười ngày lạnh".  Niệm Phật 

đường  trong  mấy  ngày  đầu,  chúng  ta  niệm  được  rất 

hoan  hỉ,  dần  dần  thì  bị  thoái  tâm.  Tình  hình  này  tôi 

rất rõ ràng, đó cũng rất bình thường. Đại đức xưa nói 

rất hay:  "Học Phật năm đầu Phật ở ngay trước mặt, 

 học Phật năm thứ hai Phật ở chân trời, học Phật năm 

 thứ  ba  Phật  hóa  thành  mây  khói" ,  không  còn  nữa. 

Cho nên, các vị vừa mới bước vào Niệm Phật đường 

thì Phật ở ngay trước  mặt; niệm được ba tháng, nửa 

năm thì Phật ở chân trời. Hiện tại, chúng ta niệm Phật 

được một năm rồi, đương nhiên là Phật đã hóa thành 

mây khói. Đây là hiện tượng bình thường của phàm 

phu.  Nếu  kiên  trì  bất  thoái  thì  bạn  không  phải  là 

phàm phu, vậy liền biết được, bạn ngay trong một đời 

này chắc chắn thành tựu. Nếu niệm được một khoảng 

thời gian rồi thoái tâm, bạn không muốn trở lại nữa, 

159 



không còn hứng thú để niệm thì bạn là phàm phu, đời 

này bạn chỉ có thể kết duyên với Phật, nhưng không 

thể vãng sanh. Đạo lý này chúng ta phải hiểu. 

Tâm của bạn, hạnh của bạn rất dễ dàng bị cảnh 

giới  bên  ngoài  mê  hoặc,  rất  dễ  dàng  bị  dao  động, 

không thể kiên định. Kiên định tín tâm không phải là 

việc  dễ.  Tín  tâm  kiên  định  có  hai  nguyên  do.  Thứ 

nhất  là   "Thiện  căn  sâu  dày" ,  vô  lượng  kiếp  đã  bồi 

dưỡng thiện căn sâu dày. Ngày nay, khi rời khỏi chùa 

Bách Quốc Hưng Long tỉnh Kiết Lâm, Pháp sư Minh 

Tục nói với chúng ta, lão Tỳ Kheo Ni của đạo tràng 

họ không biết chữ. Đó là thiện căn sâu dày, người này 

chắc chắn thượng phẩm thượng sanh. Bà không phải 

là  người  thông  thường,  đích  thực  là  chư  Phật  hộ 

niệm,  long  thiên  thiện  thần ủng hộ. Họ  đến  báo  cáo 

cho chúng ta những tình huống này, rất nhiều đồng tu 

đều  đã  nghe  qua,  tôi  đặc  biệt  để  họ  đem  những  sự 

việc này nói ra  một cách  tường tận để  chúng ta làm 

một băng ghi hình. Mấy ngày này mọi người chúng ta 

bận  lo  "buổi  dạ  tiệc  ấm  áp",  sau  khi  qua  năm  mới, 

160 



những  băng  ghi  hình  này  chúng  ta  sẽ  nhanh  chóng 

làm ra, để mọi người xem qua, có thể thật làm. 

Tín tâm kiên định, nguyên nhân thứ hai là  "Thâm 

 nhập  Kinh  tạng" .  Vì  sao  đạo  tràng  phải  ngày  ngày 

giảng  Kinh?  Mục  đích  không  ngoài  giúp  mọi  người 

xây dựng tín tâm, kiên định tín tâm, giúp mọi người 

đạt được bất thoái chuyển. Ba ngày không nghe Kinh 

thì chúng ta liền thoái chuyển. Người xưa nói rất hay: 

 "Ba ngày không đọc sách thánh hiền, mặt mũi hoàn 

 toàn khác", đó chính là thoái chuyển. Cho nên, chúng 

ta phải rất nỗ lực mà đọc tụng. Thế nào gọi là nỗ lực? 

Thế nào gọi là không nỗ lực? Nỗ lực đọc tụng chính 

là mỗi lần đọc tụng thì đem tư tưởng, kiến giải, ngôn 

hạnh của chính mình đối chiếu xem những điều Phật 

nói, ta làm đến được hay chưa, ta làm được mấy câu, 

những câu nào chưa làm được? Đây gọi là nỗ lực đọc 

tụng. 

Giải  hành  tương  ưng,  hành  giúp  cho  giải,  khiến 

cho bạn càng giải càng sâu; giải giúp cho hành, khiến 

cho  bạn  càng  hành  càng  viên  mãn.  Giải  hành  tương 

161 



ưng.  Người  biết  dụng  công  từ  sơ  phát  tâm  đến  Như 

Lai quả địa tinh tấn không giải đãi, những người này 

tu  hành  chứng  quả  ngay  đời  này  liền  thành  tựu,  làm 

gì cần đến ba đại A Tăng Kỳ kiếp? Không cần thiết! 

Chúng  ta  xem  thấy  trên  "Kinh  Hoa  Nghiêm",  Thiện 

Tài  Đồng  Tử  một  đời  viên  mãn  Bồ  Đề.  Các  vị  đọc 

"Hoa Nghiêm", nhất là "Hoa Nghiêm Bốn Mươi", có 

xem thấy hay không? Thiện Tài vì chúng ta làm tấm 

gương,  chúng  ta  phải  làm  theo,  phải  học  tập,  nhất 

định phải ở ngay trong  một đời này viên  mãn thành 

tựu. Đây gọi là người chân thật tu hành, người chân 

thật  giác  ngộ,  trong  bổn  Kinh  đã  nói  đệ  tử  thứ  nhất 

của Như Lai. 

Khi vừa hơi buông lung giải đãi, chúng ta chính 

mình  phải  lập  tức  cảnh  giác  đến  "  Ta  lại  gặp  ma 

 chướng rồi!".  Ma chướng là gì? Giải đãi, lười biếng 

là ma; phiền não, tập khí là ma. Một ngày từ sớm đến 

tối kết bạn với ma, bạn còn có thể thành tựu hay sao? 

Bồ Tát trái ngược với ma, Bồ Tát mỗi niệm không lìa 

sáu  Ba  La  Mật,  nhất  là   "tinh  tấn"   trong  sáu  Ba  La 

162 



Mật.  Thế  Tôn trong Kinh Đại Thừa  thường hay dạy 

bảo chúng ta:  "Tinh tấn là thiện căn duy nhất của Bồ 

 Tát".  Vì sao Bồ Tát ngay trong một đời có thể thành 

Phật?  Chính  là  nhờ  tinh  tấn.  Ngày  nay,  chúng  ta 

không thể đề khởi tinh tấn. Tinh tấn là độ phóng dật, 

đối  trị  lười  biếng.  Người  biết  dụng  công,  người  sự 

nghiệp,  học  nghiệp  thế  gian  có  thành  tựu  đều  biết 

được  cách  dùng  thời  gian  một  cách  khéo  léo.  Mỗi 

ngày 24 giờ đồng hồ, bạn phải có thể khống chế được 

tốt,  vào  lúc  nào  thì  làm  việc  gì,  rõ  ràng  tường  tận, 

thông suốt thấu đáo thì bạn là một người thành công. 

Việc tu hành càng quan trọng hơn. Các đồng tu ở nơi 

đây,  các  vị  mỗi  ngày  phải  học  giảng  Kinh,  viết  bản 

thảo,  phải  chỉnh  lý  bút  ký,  xem  một  số  tư  liệu.  Cho 

nên,  nếu  bạn  khéo  phân  phối  thời  gian  thì  bạn  sẽ 

không giải đãi, không lười biếng, bạn sẽ không cảm 

thấy là thời gian không đủ dùng. 

Ngày nay, điều mà chúng ta duy nhất có thể làm 

được là  "thượng báo tứ trọng ân, hạ tế tam đồ khổ" , 

hai câu này phải có thể thực hiện.  Trong Niệm Phật 

163 



đường  36  giờ  đồng  hồ,  niệm  Phật  phải  chiếm  bảy 

mươi  phần  trăm ;  chúng  ta  chính  mình  ở  nơi  Kinh 

giáo  mà  hạ  công  phu,  chăm  chỉ  nỗ  lực  tu  tập,  học 

giảng  Kinh  chỉ  chiếm  ba  mươi  phần  trăm.  Cho  nên, 

Niệm Phật đường quan trọng hơn bất cứ thứ gì, vạn 

nhất  không  nên  xem  thường.  Nếu  bạn  nói:   “Vì  còn 

 nhiều  thứ  tôi  chưa  chuẩn  bị  xong,  nên  đành  phải 

 giảm bớt thời gian ở Niệm Phật Đường, trở lại ôn tập 

 bài  khóa” ,  đây  là  do  bạn  không  khéo  lợi  dụng  thời 

gian,  bạn  không  khống  chế  được  tốt  thời  gian  của 

chính mình. Ngày ngày ở nơi giáo lý mà hạ công phu, 

ngày ngày nghe giảng Kinh nói pháp, luôn không đến 

nỗi giải đãi, thế nhưng vẫn cứ giải đãi. Chỉ riêng bạn 

giải đãi thì cũng không lo, nhưng vì bạn là pháp sư, 

bạn giải đãi thì sẽ ảnh hưởng đến cả thảy Phật pháp. 

Vì  sao  vậy?  Cư  sĩ  niệm  Phật  của  Niệm  Phật  đường 

xem thấy,  "các pháp sư này đều không niệm, thôi vậy, 

 ta cũng không cần phải niệm",  bạn làm ra tấm gương 

xấu cho Niệm Phật đường. Hai câu đối  “Học vi nhân 

 sư, hành vi thế phạm" ở phía trước giảng đường của 

chúng ta, bạn chưa làm được. 

164 



Người xuất gia học nhân phải làm tấm gương tốt 

cho người học ở tại gia, toàn tâm toàn lực ở trên giải 

hành hai  môn  mà  hạ công phu, những việc nhàn rỗi 

khác  thảy  đều  buông  xả,  không  nghe,  không  hỏi, 

chuyên  tâm  nhất  ý  thì  đạo  nghiệp  của  chúng  ta  mới 

có thành tựu. Ở trên Kinh Phật thường nói:  "Chế tâm 

 nhất xứ, vô sự bất biện".  Chúng ta phải đem tâm để ở 

nơi đạo nghiệp, sự việc thế gian không cần phải hỏi 

qua, do người thế gian đi xử lý. Cho nên, tôi khuyên 

các  đồng  tu  chân  thật  nếu  muốn  thành  tựu,  quyết 

không nên làm đạo tràng. Đạo tràng là để người nào 

làm  vậy?  Bồ  Tát  làm,  người  tái  sanh  làm,  chúng  ta 

chỉ  là  phàm  phu.  Cho  nên  đạo  tràng  vào  thời  xưa  ở 

Trung Quốc, trong tự viện tòng lâm, trụ  trì, thủ tọa, 

duy na, giám viện, thậm chí đến chấp sự của 108 đơn, 

các  vị  xem  qua  những  Sơn  Chí  đó,  đều  là  chư  Phật 

Bồ Tát hóa thân đến. Các Ngài có thể làm những việc 

xen tạp này, vì là người tái sanh nên các Ngài không 

sợ. Sự việc có nhiều hơn, thù đáp có nhiều hơn, tâm 

địa của các Ngài  vĩnh viễn thanh tịnh không nhiễm, 

các  Ngài  có  năng  lực  này.  Chúng  ta  ngày  nay  vừa 

165 



quản việc thì tham sân si mạn khởi lên, vậy làm sao 

được. Ý niệm tự tư tự lợi khởi lên thì quyết định đọa 

lạc.  Chúng  ta  nhất  định  phải  nhận  rõ  chính  mình, 

chính  mình  là  người  thế  nào?  Có  phải  chân  thật  là 

Phật  Bồ  Tát  tái  sanh  hay  không?  Nếu  như  chúng  ta 

chỉ  là  một  phàm  phu  thì  thành  thật  trung  thực  làm 

việc của phàm phu, nghe giáo huấn của Phật Bồ Tát, 

vạn  duyên  buông xả,  một  lòng  chăm  chỉ  nỗ  lực  học 

tập. Đợi bạn sau khi sanh đến Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc, thừa nguyện tái sanh, bạn có thể đến trụ trì 

đạo  tràng,  giúp  đỡ  thanh  chúng,  giúp  đỡ  đại  chúng. 

Nếu  như  chính  mình  không  có  thành  tựu,  mà  muốn 

độ  người  khác,  việc  này  trên  Kinh  Phật  thường  nói 

 "vô  hữu  thị  xứ" ,  cho  nên  nhất  định  phải  vạn  duyên 

buông bỏ. Phật nói trên Kinh:  "Phát tâm Bồ Đề, một 

 lòng  chuyên  niệm" ,  ý  nghĩa  của  hai  câu  nói  này  rất 

sâu, rất rộng. 

Phía  trước  chúng  ta  đã  đọc  qua  nguyện  thứ  hai 

mươi ba, chuyên chỉ nữ nhân, văn danh, tịnh tín, phát 

Bồ Đề tâm, vãng sanh Thế giới Cực  Lạc thì chuyển 

166 



thân  nam.  Các  vị  phải  nên biết,  chuyển  thân  nam  là 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  phương  tiện  nói,  cách  nói 

pháp này là tùy theo tục đế mà nói, còn nếu nói theo 

chân đế thì Thế giới Tây Phương Cực Lạc không có 

tướng  nam  nữ,  Thế  giới  Tây  Phương  chỉ  có  một 

tướng  bình  đẳng.  Sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương, 

tướng  mạo  và  thân  thể  của  chúng  ta  không  hề  khác 

biệt với A Di Đà Phật, thế giới đó là pháp giới bình 

đẳng. Ở trong Kinh văn chúng ta vừa xem liền tường 

tận,  những  lời  nói  nào  là  tùy  thuận  chúng  sanh  mà 

nói, những lời nói nào là cảnh giới của Phật Đà thân 

chứng. 

Trong   "văn  danh",  phát  tâm  là  quan  trọng.  Là 

phát  tâm  gì?  "Phát  Bồ  Đề  tâm".   Tâm  Bồ  Đề  là  tâm 

chân  thật  giác  ngộ,  tâm  chân  thật  tu  học.  Danh  từ 

 "Tâm  Bồ  Đề"  này  chúng  ta  rất  quen  thuộc, nhưng  ý 

nghĩa  rất  khó  hiểu.  Rất  nhiều  người  không  cầu  hiểu 

sâu, hàm hồ qua loa, nhưng nghe rồi cũng không chú 

ý  đến,  còn  nói  gì  đến  phát  tâm.  Thế  nhưng,  đối  với 

người chân thật muốn tu hành, muốn thành  tựu, vậy 

167 



thì không như nhau. Họ nhất định phải thâm nhập dò 

tìm, cái gì gọi là tâm Bồ Đề? Bản chất của tâm Bồ Đề 

là gì? Dáng vẻ của tâm Bồ Đề như thế nào? Họ luôn 

phải  làm  cho  rõ  ràng,  để  chính  mình  có  chỗ  bắt  tay 

vào. 

Bản chất của tâm  Bồ Đề là tâm chân thành, thế 

nhưng  như  thế  nào  là  chân  thành,  người  hiện  tại 

chúng ta cũng không làm rõ ràng. Mỗi một người đều 

nói  tâm  tôi  rất  chân  rất  thành,  đều  cho  rằng  chính 

mình có tâm chân thành, nhưng đó không phải là tiêu 

chuẩn  mà  Phật  đã  nói.  Tâm  chân  thành  mà  Phật  đã 

nói  nhất  định  không  có  vọng  niệm.  Trên  Kinh  luận 

thường nói  "chân tâm lìa niệm" , bạn có niệm thì tâm 

này  liền  không  chân,  không  thành  rồi.  Thiền  tông 

xem  thấy  người  niệm  Phật  chúng  ta,  họ  lắc  đầu.  Vì 

sao  vậy?  Trong  tâm  bạn  còn  có  A  Di  Đà  Phật  thì 

không phải là chân tâm, trong chân  tâm không có A 

Di  Đà  Phật.  Cho  nên,  chúng  ta  thường  nghe  người 

của  Thiền  tông  nói,  "niệm  Phật  một  câu,  súc  miệng 

 ba ngày",  họ xem việc này rất nghiêm trọng. Đây đều 

168 



là những biểu pháp. Phương pháp đó của các Ngài là 

đối  trị  chúng  ta  chấp  trước  niệm  Phật.  Thế  nhưng, 

ngày  nay  chúng  ta  là  phàm  phu,  mà  phàm  phu  thì 

nhất  định  phải  chấp  trước.  Trên  "Kinh  Di  Đà"  dạy 

chúng  ta   "chấp  trì  danh  hiệu".   Chúng  ta  đem  các 

chấp trước khác thảy đều buông xả, chỉ chấp trước A 

Di  Đà  Phật,  niệm  như  vậy  sẽ  sanh  đến  Cõi  Phàm 

Thánh Đồng Cư của Thế giới Tây Phương Cực Lạc. 

Nếu  như  không  chấp  trước,  niệm  mà  không  niệm, 

không niệm mà niệm, vậy thì phẩm vị liền cao. Việc 

này  có  người  cũng  muốn  học,  nhưng  vừa  học  liền 

hỏng, chắc chắn học đến ba đường ác đạo. Họ muốn 

học  “niệm  mà  không  niệm”,  "Tôi  không  niệm  chính 

 là niệm, tôi niệm chính là không niệm" , lời nói này thì 

nghe rất hay, kỳ thật hoàn toàn sai hết. Họ không hiểu 

người “niệm mà không niệm, không niệm mà niệm” 

đó Phật hiệu suốt 24 giờ quyết định không gián đoạn, 

đó là niệm, cũng gọi là vô niệm. 

Vô  niệm  là  gì?  Trong  tâm  nhất  định  không  có 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, đó gọi là vô niệm. 

169 



Niệm  cùng  vô  niệm  hợp  lại  với  nhau,  chỉ  là  một  sự 

việc. Trên sự thì có niệm, nhưng trên lý thì vô niệm; 

trên tướng thì có niệm, trên tánh thì vô niệm, đây mới 

gọi  là  không  niệm  mà  niệm,  niệm  mà  không  niệm. 

Không phải nói  "Tôi không niệm chính là niệm" , đây 

không phải là cuồng vọng đến tột đỉnh hay sao? Họ 

không đọa ba đường thì ai đọa ba đường? Không thể 

sai  lầm,  chúng  ta  không  phải  loại  người  đó,  không 

đến được cảnh giới đó. Ở Niệm Phật đường chúng ta 

lão thật niệm thì tốt, vạn nhất không nên hiểu lầm ý 

nghĩa của Phật Kinh. 

Đồng  tu  của  Chùa  Hưng  Long  đã  đến  nơi  đây 

một  lần.  Đây  là  một  đạo  tràng  niệm  Phật  rất  chăm 

chỉ, rất khó được. Lão Hòa thượng của họ là một lão 

Tỳ Kheo Ni, hiện tại chúng ta mới được rõ ràng. Lần 

trước, đồng tu Đông Bắc đến nói với chúng ta, vị lão 

Hòa thượng này đã từng được sơn thần  mời đi. Bắc 

Hàn có hơn một trăm sơn thần tu hành, muốn mời vị 

lão sư  phụ đến lãnh đạo họ. Hiện tại, họ  đều  tu học 

pháp  môn  Tịnh  Độ,  tu  học  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ", 

170 



quyển họ dùng là bổn này của chúng ta. Họ đã chọn 

vị  lão  Tỳ  Kheo  Ni  này.  Tám  vị  sơn  thần,  còn  mời 

thêm thiên thần giúp sức, đem vị lão Hòa thượng này 

dời đi, dùng gió cuộn để thổi vị lão ni này đi. Khi đến 

biên  giới  nước  Hàn,  họ nói  thần hộ pháp  của  Trung 

Quốc  rất  lợi  hại,  thần  hộ  pháp  hiện  đại  thân,  thiên 

thần xem thấy liền bỏ đi. Họ chính mình cũng không 

còn cách nào, đành để vị lão Tỳ Kheo Ni này xuống 

chùa Như Lai của Trường Bạch Sơn, đã cách chỗ của 

vị lão ni này ở hơn một ngàn cây số. Đây là sự thật, 

người  sống  bị  họ  dùng  pháp  thuật  mang  đi.  Bà  từ 

không trung rơi xuống, ở chùa Như Lai, qua vài ngày 

lại thông báo về đạo tràng của chính mình. Mọi người 

trong  đạo  tràng  của  bà  trong  lòng  hoảng  loạn.  Pháp 

sư  Minh Tục  là hộ pháp của họ, liền cho người đến 

báo  với  chính  quyền,  nói  là  không  thấy  lão  Hòa 

thượng, có phải là họ hại chết bà rồi không? Họ cũng 

rất  khẩn  trương,  đi  khắp  nơi  tìm  nhưng  không  tìm 

được.  Qua  mấy  ngày  lão  Hòa  thượng  gọi  điện  thoại 

về,  nói  rõ  sự  việc  này,  chính  bà  cũng  không  biết  là 

việc gì, chỉ biết là có một trận cuồng phong, một trận 

171 



gió cuộn thổi bà đi ngoài hơn ngàn cây số. Sau khi trở 

lại, một hôm khi bà đang chỉ tịnh niệm Phật thì xuất 

hiện tám người. Tám người này cúi đầu chào bà, sám 

hối với bà, nói rõ họ là sơn thần, đem sự việc đó nói 

ra. Họ nói sự việc này là do tám người họ làm, hiện 

tại  họ  không  thể  thỉnh  được  pháp  sư  đi,  họ  cũng 

không còn mặt mũi nào trở về để gặp bạn bè, vì thế 

họ  muốn quy  y, ở lại trên núi để cùng học Phật với 

pháp sư. Vị pháp sư này nhận lời và truyền quy y cho 

họ. Tám vị sơn thần này hiện tại biến thành hộ pháp 

của  Chùa  Hưng  Long.  Đạo  tràng  này  của  chúng  ta 

cũng có không ít quỷ thần đang hộ trì. Đạo tràng thù 

thắng trang nghiêm, nếu như không được chư Phật hộ 

niệm,  không  được  long  thiên  thiện  thần  hộ  trì  thì 

không làm được. Cùng một đạo lý này, quốc gia hưng 

vượng cũng là do chư Phật hộ niệm, chúng thần ủng 

hộ. Đây là sự thật, không phải là mê tín. 

Hiện tại khoa học gia chứng thật thời không là đa 

nguyên. Ba độ không gian là gì? Bốn độ không gian, 

năm độ không gian, đến vô hạn độ không gian, mỗi 

172 



một  không  gian  duy  thứ  đều  có  chúng  sanh.  Chúng 

sanh không gian duy thứ cao có thể thấy được chúng 

sanh  duy  thứ  thấp,  chúng  sanh  duy  thứ  thấp  không 

thể  thấy  được  chúng  sanh  duy  thứ  cao.  Chúng  sanh 

duy thứ cao chúng ta gọi là chúng thần. Chúng thần 

không  gian  duy  thứ  cao,  họ  đích  thực  đang  tồn  tại, 

tương quan mật thiết với chúng ta, cho nên chúng ta 

không  thể  không  biết,  không  thể  không  tôn  trọng, 

cũng không thể không qua lại. Chúng ta có được hộ 

niệm của họ thì tất cả mọi việc đều có thể được thuận 

lợi, tốt đẹp. Nếu như trái ngược với những quỷ thần 

này thì họ sẽ rời khỏi chúng ta, yêu ma quỷ quái liền 

hiện  hình,  chúng  ta  sẽ  gặp  tai  nạn.  Hiện  tại,  xã  hội 

này  thiên  tai  nhân  họa  rất  nhiều,  do  tư  tưởng  kiến 

giải, hành vi của chúng ta trái ngược với đạo đức, cho 

nên thiên thần rời xa chúng ta, yêu ma quỷ quái vây 

nhiễu chung quanh, phiền phức chính ngay chỗ này. 

Chúng  ta  làm  thế  nào  để  giúp  cho  chính  mình, 

giúp  cho  đạo  tràng,  không  phải  chỉ  giúp  một  đạo 

tràng mà giúp tất cả đạo tràng của chư Phật, giúp cho 

173 



xã hội và tất cả chúng sanh? Phương pháp thù thắng 

nhất là phát tâm đến Niệm Phật đường để niệm Phật. 

Khi bạn có thời gian rảnh thì bạn đến niệm Phật, khi 

bạn có việc thì bạn trở về nhà làm việc. Có được thời 

gian rảnh thì đến nơi đây niệm Phật, chắc chắn có lợi 

ích.  Bạn  có  thể  phát  tâm  ba  năm  không  gián  đoạn, 

trong nhà của bạn liền sẽ  có thay đổi, cả nhà từ lớn 

đến nhỏ đều khỏe mạnh, sống lâu, gia đình hòa thuận, 

sự nghiệp hưng vượng, tất cả sự việc không như ý thì 

bạn không dễ gì gặp phải. Bạn phải có hằng tâm, nếu 

như tiến tiến thoái thoái, tiến được ít, thoái thì nhiều 

thì không ích gì, rất nhiều sự  việc không như ý bạn 

vẫn  là  thường  hay  gặp  phải.  Vì  sao  bạn  thường  hay 

gặp  phải?  Bạn  học  Phật  không  như  pháp,  tâm  bạn 

không  thanh  tịnh,  không  kiên  định  nên  tiến  được  ít, 

thoái thì nhiều. Đây là nguyên nhân chân thật. Chúng 

ta biết được nguyên nhân này thì phải đem nó tiêu trừ 

đi, chăm chỉ nỗ lực mà tu học. 

Các bạn cũng đã từng nghe nói đạo tràng Cư Sĩ 

Lâm có rất nhiều cao tăng Đại đức từ các nơi trên thế 

174 



giới đến đây để thăm viếng, ở qua nơi đây, họ đều tán 

thán  đạo  tràng  này  của  chúng  ta.  Họ  đích  thực  có 

khích lệ đối với chúng ta, thế nhưng chúng ta chính 

mình phải thường phản tỉnh, chúng ta làm vẫn chưa 

đủ tốt, chỉ là so với đạo tràng không có tu học thì tốt 

hơn được một chút mà thôi. Giáo huấn trên "Kinh Vô 

Lượng Thọ", thử hỏi xem chúng ta có làm đến được 

hai mươi phần trăm hay chưa? E rằng chưa làm đến 

được.  Làm  được  hai  mươi  phần  trăm  mới  là  hạ  hạ 

phẩm  vãng  sanh,  làm  đến  ba  mươi  phần  trăm  là  hạ 

phẩm trung sanh, làm đến được bốn mươi phần trăm 

là hạ phẩm thượng sanh. Chúng ta chăm chỉ nỗ lực đi 

làm, phải hướng nâng lên trên cao, không thể hạ thấp, 

hay  nói  cách  khác,  nhất  định  không  được  thoái 

chuyển. 

Ngày nay chúng ta đọc nguyện thứ hai mươi lăm 

này, cho đến hai nguyện phía sau, trong quyển hội tập 

của  lão  cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư  là  chương  thứ  mười  bốn. 

Lão  cư sĩ  hội tập  đoạn Kinh văn này, chúng ta xem 

thấy  trong  lời  tựa  của  Mai  Quang  Hi,  ông  đã  dùng 

175 



thời  gian  hết  ba  tháng.  Nguyện  văn  có  24  chương, 

mục  nhỏ  bên  trong  có  48  điều,  đem  diện  mạo  của 

năm loại nguyên bản dịch đều giữ lấy, rất là hi hữu, 

rất khó được. 

Từ nguyện thứ hai mươi lăm đến nguyện thứ hai 

mươi bảy ,  ba nguyện này đối với người ha ̣   căn  có 

được lợi ích. Vì sao nói họ là người ha ̣ căn? Tuy là họ 

niệm  A  Di  Đà  Phật,  học  tập  Tịnh  Tông,  nhưng  ý 

nguyện vãng sanh của họ không mạnh, cảm thấy thế 

gian này vẫn không tệ, vẫn không muốn đi đến Thế 

giới  Cực  Lạc.  Vậy  thì  tu  học  Phật pháp,  niệm  A  Di 

Đà  Phật  có  gì  tốt  đối  với  họ  hay  không?  Có!  Ba 

nguyện này chính là nói sự việc này. Loại người này 

nhiều,  so  với  người  phát  nguyện  vãng  sanh  không 

biết là nhiều hơn gấp bao nhiêu lần. Đây nói rõ niệm 

Phật là thật có chỗ tốt, thế nhưng, chúng ta nhất định 

phải  y  giáo  phụng  hành.  Nếu  như  không  thể  y  giáo 

phụng hành, chỉ riêng nhờ vào miệng niệm thì không 

được. Trên Kinh văn viết được rất rõ ràng :  "Văn ngã 

 danh tự ,  hoan hỉ  tín nhạo".  Hai câu này ý nghĩa rất 

176 



sâu. Thật tin, thật hoan hỉ, thế nhưng lại không nỡ xả 

bỏ Thế giới Ta Bà, chính là nói những người này. Họ 

ở  trong  Thế  giới  Ta  Bà  hưởng  thụ  danh  vọng  lợi 

dưỡng, năm dục sáu trần, đặc biệt là người giàu sang 

của Thế giới Ta Bà. Người bần cùng thì chân thật xả 

được, vì họ đã quá khổ,  "hay là đi đến Thế giới Cực 

 Lạc!".  Người giàu sang lại nói:  "Thế giới Cực Lạc tốt, 

 nhưng  tôi  vẫn  chưa  thấy.  Hiện  tại  trước  mắt  tôi  rất 

 tốt, tôi chính mắt nhìn thấy",  nên họ không nỡ xả bỏ . 

Thế  nhưng,  bạn  muốn  có  được  phú  quý  ở  thế  gian, 

muốn  không  mất  đi  phú  quý  thì  phải  thật  làm.  Làm 

bằng cách nào?  "Lễ bái, quy mạng"  là tu hành,  "hoan 

 hỉ tín nhạo"  là tín giải.  "Lễ bái"  không phải nói trên 

mặt chữ, bạn mỗi ngày lạy A Di Đà Phật, đó là ý của 

người  bậc  thấp.  Có  người  chuyên  tu  pháp  môn  này, 

mỗi ngày lạy ba ngàn lạy. Tôi cũng đã làm qua,  thế 

nhưng tôi mỗi ngày không lạy đến ba ngàn lạy. Ngày 

trước,  mỗi  ngày  tôi  lạy  tám  trăm  lạy,  lạy  được  nửa 

năm. Đây chỉ là hình thức. Về sau chúng ta hiểu được 

rồi, ý nghĩa của hai chữ  "lễ bái"  này chính là  "lễ kính 

 chư Phật"  trong mười nguyện Phổ Hiền. Đối với tất 

177 



cả  người,  tất  cả  việc,  tất  cả  vật,  chúng  ta  phải  cung 

kính giống như cung kính A Di Đà Phật vậy, đây gọi 

là lễ bái. 

Ý nghĩa của  "quy mạng"  là gì? Tận hình thọ, thọ 

trì đọc tụng, vì người diễn nói, đó gọi là  "quy mạng". 

Quy là quay đầu, y là nương tựa, chân thật quay đầu 

lại, nương vào giáo huấn của bộ Kinh này. Trên Kinh 

dạy  chúng  ta  làm  thì  chúng  ta  nỗ  lực  mà  làm,  trên 

Kinh dạy chúng ta không nên làm thì tuyệt đối chúng 

ta  không  trái  phạm,  đây  gọi  là  quy  mạng.  Tuyệt  đối 

không  thể  nói  làm  một  lễ  quy  y  trên  hình  thức  thì 

xong rồi. Điều này không có ích gì. 


************************* 

 

 

178 



(VCD 148)  

8Tu  học  Phật  pháp  là  trọng  thực  chất,  không 

trọng hình thức. Thực chất, tâm chân thật là Phật tâm. 

Tâm của Phật là tâm gì?   Đó là tâm chân thành, tâm 

thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm chánh giác, tâm từ bi. 

 “Chân  Thành,  Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng,  Chánh 

 Giác, Từ Bi” , năm  mục  mười  chữ  này chính là tâm 

Bồ  Đề  mà  trên  Kinh  đã  nói.  Ngay  trong  mười  chữ 

này,  trong  mỗi  một  chữ  đều  đầy  đủ  chín  chữ  khác 

mới là chân thật, không thể phân khai. Chân thành   là 

gì?  Thanh  tịnh  là  chân  thành,  bình  đẳng  là  chân 

thành, chánh giác là chân thành, từ bi là  chân thành . 

Từ bi   là gì? Chân thành là  từ bi, thanh tịnh   là từ bi, 

bình  đẳng    là  từ  bi,  chánh  giác  là  từ  bi .  Trên  "Kinh 

Hoa Nghiêm" nói:   "Một là tất cả, tất cả là một,   một 



8 Bắt đầu đĩa 148 

179 



 và nhiều không hai" .  “Một là tất cả, tất cả là một” , 

đây là chân tâm của chúng ta. 

Tâm Bồ Đề chân thật biểu hiện ở trên hành vi gọi 

là hạnh Bồ Tát. Bồ Tát hạnh là gì? Chính là Lục Độ: 

 "Bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, Bát 

 Nhã".  Cũng  giống  như  vậy,  "một  là  tất  cả,  tất  cả  là 

 một";  trong bố thí có trì giới ,  có    nhẫn nhục ,  có    tinh tấn ,  có   thiền định ,  có   Bát Nhã , đây gọi là   bố thí; trong trì giới   có   bố thí ,  có   nhẫn nhục ,  có   tinh tấn ,  có   thiền định ,  có   Bát Nhã , đó gọi là trì giới .  Bất cứ một pháp 

nào quyết định viên mãn đầy đủ tất cả pháp, đây gọi 

là  Phật  pháp  Đại  Thừa.  Lục  Độ  chỉ  là  một  sự  việc, 

không thể phân ra, không thể xem thành sáu sự việc. 

Lục  Tổ  Thiền  tông  -  Đại  Sư  Huệ  Năng  nói  rất  hay: 

 "Phật  pháp  là  pháp  không  hai",   vậy  hai  thì  không 

phải là Phật pháp . Hai còn không phả i là Phật pháp, 

vậy  mà  bạn  phân  nó  thành  sáu  thì  làm  gì  là  Phật 

pháp?  Sáu  tức  là  một,  một  tức  là  sáu,  đây  là  Phật 

pháp.  Nếu  bạn  không  hiểu  rõ  thì  bạn  bắt  tay  vào  từ 

chỗ nào? Thế nên, chúng ta phải làm cho thật rõ ràng, 

180 



hiểu được trên Kinh nói  "lễ bái quy mạng"  là ý nghĩa 

gì,  thì  bạn  mới  có  thể  bắt  tay  vào,  biết  được  chính 

mình phải làm thế nào. 

Hai  câu  phía  sau  là   "dĩ  thanh  tịnh  tâm,  tu  Bồ 

 Tát hạnh" , Thế Tôn nói rõ cho chúng ta, vì sợ rằng 

hai  câu  phía  trước  chúng  ta  hàm  hồ  qua  loa,  không 

cầu  thâm  giải.    "Tâm  thanh  tịnh",   vừa  rồi  tôi  đã  nói 

qua,  "chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, 

 từ bi" , đây gọi là tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh nhất 

định phải bao gồm bốn cái tâm khác. 

 "Tu Bồ Tát hạnh",  Bồ Tát hạnh chính là tu hạnh 

Lục  Độ.  Thế  Tôn  ở  trên  "Kinh  Kim  Cang"  dạy  bảo 

chúng ta  "lìa tất cả tướng, tu tất cả thiện".  Tâm thanh 

tịnh là  "lìa tất cả tướng" , Bồ Tát hạnh chính là  "tu tất 

 cả thiện".  Đối với tất cả người, tất cả việc, tất cả vật, 

chúng ta phải dùng tâm trạng của sáu Ba La Mật. Cho 

nên  lìa  tướng  là  nhìn  thấu,  tu  hành  là  buông  xả; 

buông xả giúp đỡ nhìn thấu, nhìn thấu giúp đỡ buông 

xả.  Tâm  thanh  tịnh  thì  thường  sanh  trí  tuệ,  Bồ  Tát 

181 



hạnh lại là phương tiện,  "hằng thuận chúng sanh, tùy 

 hỉ công đức" , đây là Bồ Tát hạnh. 

Tâm  của  chúng  ta  ngày  nay  không  thanh  tịnh. 

Làm thế nào để tu tâm thanh tịnh? Phải ở ngay trong 

hành  mà  tu  tâm  thanh  tịnh.  Hành  là  sinh  hoạt,  làm 

việc,  là  thù  đáp,  ở  ngay  trong  đó  học  không  dính 

tướng  thì  tâm  liền  thanh  tịnh.  "Không  dính  tướng" , 

câu nói này vẫn là rất mơ hồ. Trên "Kinh Kim Cang" 

nói với chúng ta được rất cụ thể, tất cả tướng là tướng 

ngã,  tướng  nhân,  tướng  chúng  sanh,  tướng  thọ  giả. 

Phật  dùng  bốn  tướng  này  bao  quát  tất  cả  tướng  thế 

xuất thế gian, bao gồm tất cả hiện tượng đều không 

rời bốn phạm vi này; ra khỏi bốn phạm vi này chính 

là  lìa  tất  cả  tướng,  tâm  của  bạn  liền  thanh  tịnh.  Lời 

nói này nếu như bỗng chốc vẫn không thể hội được, 

chúng ta nói rõ hơn một chút. Chúng ta ở ngay trong 

lúc giảng giải thường hay nói đến vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước; tất cả pháp thế xuất thế gian, buông 

xả  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  tâm  của  bạn 

liền thanh tịnh. Tâm thanh tịnh là chân tâm, là chân 

182 



như tự tánh, trong Tông môn thường nói là  "minh tâm 

 kiến  tánh".   Tâm thanh ti ̣nh  hiện  tiền  chính  là   "minh 

 tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật" . 

Nếu muốn được tâm thanh tịnh thì chúng ta nhất 

định phải tu từ trên tướng. Mỗi ngày từ sớm đến tối, 

chúng ta mở to mắt mà nhìn hình hình sắc sắc, lỗ tai 

nghe qua các loại âm nhạc, sáu căn tiếp xúc với cảnh 

giới sáu trần mà tu. Cảnh giới rõ ràng tường tận, thấu 

suốt phân minh,  đây là tướng có; tâm địa trong sạch, 

thanh tịnh, một trần không nhiễm,  đó là tánh không. 

Không  và  có  là  một,  không  phải  hai.  Nếu  bạn  chân 

thật  tu  hành,  chân  thật  dụng  công,  thì  đây  là  quán 

chiếu mà Đại đức xưa thường nói, trong 24 giờ đồng 

hồ, từng giây từng phút cũng không quên quán chiếu. 

Nếu không quán chiếu thì công phu sẽ gián đoạn, mà 

công phu vừa gián đoạn thì phiền não liền khởi hiện 

hành, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước liền khởi lên, 

cho nên chúng ta phải cảnh giác. 

Vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  vừa  khởi  thì 

công phu quán chiếu của chúng ta liền mất đi. Chúng 

183 



ta niệm Phật, công phu niệm Phật mất đi rồi,  cổ đức 

thường nói, đặc biệt là đối với người sơ học chúng ta, 

làm sao có thể không mất đi quán chiếu? Nếu có thể 

gìn giữ không mất đi quán chiếu, bạn đã không phải 

là  phàm  phu,  mà  bạn  là  Thánh  nhân.  Công  phu  của 

phàm  phu  thường  hay  bị  mất  đi,  thường  hay  bị  đứt 

đoạn, đây là người phàm. Công phu có thể miên mật 

không gián đoạn, đây là Thánh nhân. Ở mọi lúc, mọi 

nơi,  thuận  cảnh  cũng  tốt,  nghịch  cảnh  cũng  tốt,  bạn 

gặp  được  người  thiện  cũng  tốt,  người  ác  cũng  tốt, 

công phu quyết định không gián đoạn, bạn liền siêu 

phàm  nhập  Thánh.  Xem  công  phu  của  họ  sâu  hay 

cạn,  liền  biết  được  họ  là  đại  Thánh  hay  tiểu  Thánh, 

chắc chắn không phải là phàm phu. 

Bạn  phải  nỗ  lực,  đem  chính  mình  từ  phàm  phu 

nâng lên đến Thánh nhân. Người ta có thể làm được, 

vì sao bạn làm không được? Mỗi ngày bạn đọc Kinh 

là  đọc  cái  gì,  đọc  đến  chỗ  nào  vậy?  Ngày  ngày  bạn 

nghe  Kinh,  nghe  đến  chỗ  nào?  Bạn  đọc  Kinh,  nghe 

Kinh mà không khởi tác dụng, thì nhiều nhất là trong 

184 



A Lại Da Thức trồng được chút thiện căn; ngôn hạnh 

của bạn vẫn không thay đổi, công phu tự nhiên không 

có  lực.  Ngày  trước,  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam  đã  nói: 

 "Bạn đáng sanh tử thế nào vẫn phải sanh tử thế đó, 

 đáng luân hồi như thế nào thì phải luân hồi như thế 

 đó!".  Không tiêu được nghiệp chướng, không chuyển 

được cảnh giới, đây là chính mình không khéo dụng 

công,  hay  nói  cách  khác,  không  biết  làm  sao  để  tu 

hành. Cho nên, hai chữ   "tu hành"  này chúng ta phải 

nhận biết rõ ràng. Tu hành là tu sửa cách nhìn, cách 

nghĩ, cách nói, cách làm sai lầm của chính mình, đó 

gọi  là  tu  hành.  Tu  hành  ở  ngay  nơi  khởi  tâm  động 

niệm,  tu  hành  ở  ngay  chỗ  muốn  mở  miệng  nói 

chuyện, tu hành ở ngay nơi động tác của thân thể, đây 

gọi là thật biết dụng công, thật biết tu hành. 

Thù thắng của Phật pháp, người thông minh vừa 

tiếp xúc liền hiểu rõ, liền ngưỡng vọng, liền ngưỡng 

mộ. Chúng ta có cơ duyên tiếp xúc, nhưng không biết 

được ngưỡng mộ, không biết được ngưỡng vọng, đây 

là  trong  Phật  pháp  gọi  là  ba  điều  kiện   "thiện  căn, 

185 



 phước đức, nhân duyên".   "Nhân duyên"  chúng ta có 

rồi,  "thiện  căn,  phước  đức"  không  đủ,  cho  nên  có 

hiện tượng này. Các vị xem trong xã hội, một số quần 

chúng  có  thiện  căn,  phước  đức,  nhưng  họ  không  có 

cơ  hội  tiếp  xúc  Phật  pháp,  nhân  duyên  chưa  chín 

muồi.  Những  năm  đầu  khi  tôi  ở  học  viện  của  Thiên 

Chúa  giáo,  "Đa  Mã  Tư  Tu  Đạo  Viện"  ở  Đài  Loan 

thành lập một lớp nghiên cứu, tại đó tôi giảng giải về 

đời sống tinh thần Phật giáo. Tôi nghe một số người 

tu  hành  ở  đó  nói  là  các  học  viên  nghe  được  thì  tán 

thán, bội phục tận đáy lòng, Phật pháp nói được cao, 

nói  được  viên  mãn.  Tôi  ở  Singapore  cũng  đã  từng 

nghe  nói  như  vậy.  Những  người  này  chúng  ta  vừa 

tiếp  xúc  liền  biết  được  họ  có  thiện  căn,  phước  đức, 

nhưng  không  có  nhân  duyên  gặp  được  Phật  pháp. 

Cho nên “thiện căn, phước đức, nhân duyên”, ba điều 

kiện  này  khuyết  một  cũng  không  được.  Điều  kiện 

vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc cũng là như 

vậy, trên "Kinh A Di Đà" nói:  "Không thể thiếu thiện 

 căn, phước đức, nhân duyên  mà được sanh về nước 

 kia".  Ngày  nay,  nhân  duyên  của  chúng  ta  đầy  đủ, 

186 



chắc chắn không ít, chỉ sợ thiện căn ít, phước đức ít. 

Thiện căn ít là lý giải không đủ thấu triệt. Hiện tượng 

của phước đức ít là gì? Vẫn còn giải đãi, vẫn còn lười 

biếng,  chúng  ta  không  có  phước.  Ba  điều  kiện  thảy 

đều  đầy  đủ,  người  này  là  người  của  Thế  giới  Cực 

Lạc, là Phật Bồ Tát của Thế giới Cực Lạc, không phải 

là phàm phu. 

Như vừa rồi tôi đã nói, nhân duyên của chúng ta 

đầy  đủ,  nhưng  thiện  căn,  phước  đức  không  đầy  đủ, 

vậy có biện pháp gì làm cho thiện căn, phước đức của 

chúng  ta  nâng  lên  hay  không?  Có!  Mỗi  ngày  giảng 

Kinh nói pháp chính là giúp cho bạn nâng cao thiện 

căn,  phước  đức.  Kinh  giáo  thật  nghe  hiểu,  thật  làm 

cho  rõ  ràng,  thật  làm  cho  tường  tận.  Cho  nên,  thiện 

căn, phước đức kém một chút thì có thể bổ sung. Mỗi 

ngày đọc tụng Kinh luận, nghiên cứu thảo luận, đây 

chính  là  bổ  sung  giáo  dục.  Chúng  ta  thật  đang  làm, 

nhưng  một  số  người  làm  có  hiệu  quả,  còn  một  số 

người làm vẫn không có hiệu quả, vấn đề là do đâu? 

Người  sau  khi  nghe  rồi  chân  thật  đi  làm  thì  có  hiệu 

187 



quả, những người sau khi nghe rồi vẫn không chịu đi 

làm thì không có hiệu quả. Người thật chịu làm là tùy 

thuận giáo huấn của Phật Đà. Người không chịu làm 

là  tùy  thuận  phiền  não  tập  khí  của  chính  mình,  hay 

nói cách khác, ngay trong cuộc sống thường ngày vẫn 

là bị phiền não chính mình làm chủ, vẫn là cách nghĩ, 

cách nhìn của chính mình làm chủ. Người chịu làm là 

buông bỏ thành kiến của chính mình, buông bỏ cách 

nghĩ cách nhìn của chính mình, nương vào giáo huấn 

của Phật Đà. 

Chân  thật  quy  mạng  thật  không  dễ  dàng.  Khi 

thân thể của bạn không khỏe, thường có nhiều bệnh, 

hoặc là hoàn cảnh đời sống thường hay gặp phải khó 

khăn, bạn vẫn đi đoán mạng, xem tướng, vẫn đi bói 

quẻ, đây là không tin tưởng Phật pháp. Nếu bạn chân 

thật  tin  tưởng  Phật  pháp,  những  thứ  này  thảy  đều 

buông xả. Không chỉ buông bỏ những thứ này, thân 

thể  bị  bệnh  cũng không  đến  bác  sĩ,  cũng  không  cần 

uống  thuốc,  bạn  thảy  đều  buông  xả.  Chúng  ta  tin 

tưởng Phật pháp, Phật dạy chúng ta cái gì? Phật dạy 

188 



chúng  ta  tu  tâm  thanh  tịnh.  Tâm  địa  thanh  tịnh  thì 

trăm bệnh không sanh, tâm địa từ bi thì bất cứ độc hại 

nào  cũng  đều  hóa  giải.  Từ  bi  là  thuốc  đặc  hiệu  tiêu 

độc  tốt  nhất,  thế  gian  có  thứ  nào  độc  hơn,  gặp  phải 

tâm từ bi cũng đều hóa giải hết. Phật dạy chúng ta tu, 

nhưng  chúng  ta  không  thật  tu,  nếu  thật  tu  mà  công 

phu tu vẫn chưa đến thì đương nhiên bạn vẫn phải đi 

tìm bác sĩ, vẫn phải uống thuốc, thế nhưng bạn phải 

có lòng tin. Số lần mà bạn tìm bác sĩ càng ngày càng 

ít đi, số lần uống thuốc cũng càng ngày càng ít, qua 

một  hai  năm  thì  hoàn  toàn  không  cần  nữa.  Hiện  tại 

bạn cần phải đến bác sĩ, cần phải uống thuốc, vì bạn 

đang tu thanh tịnh, tu từ bi, nhưng công phu vẫn chưa 

đến  nơi,  qua  một  giai  đoạn  khi  công  phu  của  bạn 

được đến nơi rồi  thì không cần  nữa. Bạn xem, ngày 

nay cư sĩ Lý Mộc Nguyên cũng không cần đến bác sĩ, 

không  cần  uống  thuốc,  ông  là  tấm  gương  tốt  cho 

chúng  ta.  Trong  nhà  Phật,  ba  lần  chuyển  pháp  luân, 

"tác  chứng  chuyển",  làm  chứng  minh  cho  bạn.  Hiện 

tại những việc để chứng minh, thực tế mà nói, ở xung 

quanh chúng ta quá đông quá nhiều, chỉ cần bạn lưu 

189 



ý, bạn bình lặng thì liền quán sát được. Chư Phật Bồ 

Tát thường hay thị hiện cho chúng ta. Cho nên, tu tâm 

thanh tịnh và Bồ Tát hạnh thật là quan trọng. 

Bồ Tát hạnh chính là câu  đối phía sau chúng ta 

nói:  "Nhìn Thấu, Buông Xả, Tùy Duyên, Niệm Phật" , 

đây  là  Bồ  Tát  hạnh,  là   “văn  danh” .  Hay  nói  cách 

khác,  bạn  có  duyên  phận  gặp  được  pháp  môn  Tịnh 

Độ, căn tánh của bạn nhạy bén thì ngay trong một đời 

này,  bạn  chắc  chắn  vãng  sanh.  Vãng  sanh  phẩm  vị 

cao, đây là người thượng căn, họ được lợi ích thượng 

đẳng.  Người  trung  căn  cũng  có  thể  được  sanh,  sanh 

Cõi Phàm Thánh Đồng Cư, được lợi ích trung đẳng. 

Chỗ  này  nói  người  hạ  căn  nếu  không  có  ý  nguyện 

vãng sanh thì chỉ được phước báo nhân thiên, lợi ích 

hạ đẳng. Cho nên, chúng ta có duyên phận gặp được 

pháp  môn  này,  căn  tánh  của  mỗi  người  khác  nhau, 

nên  phát  tâm  cũng  không  giống  nhau,  hoặc  là  phát 

tâm  không  đủ  kiên  định,  hoặc  là  tín  nguyện  không 

sâu, hoặc là niệm Phật tiến thoái không định, so sánh 

190 



trên  Kinh  đã  nói  về  điều  kiện  vãng  sanh  không  thể 

nào hoàn toàn phù hợp. 

Chúng ta đã từng nghe nói rất nhiều nơi lưu hành 

"Bổn  Nguyện  Niệm  Phật"  từ  Nhật  Bản  truyền  đến. 

Họ  nói  phương  pháp  niệm  Phật  này  của  chúng  ta 

không  thể  vãng  sanh,  phải  học  phương  pháp  niệm 

Phật của họ mới có thể vãng sanh. Khi ở Hong Kong, 

có  đồng  tu  đã  đến  hỏi  tôi  về  vấn  đề  này.  "Bổn 

Nguyện  Niệm  Phật"  là  không  sai,  đáng  tiếc  là  họ 

không  có  bổn  nguyện.  Chúng  ta  niệm  Phật  có  thể 

vãng sanh, họ niệm Phật thì không thể vãng sanh, vì 

họ đã hiểu sai  đi  bổn nguyện của A Di Đà Phật, họ 

không  cần  48  nguyện,  mà  chỉ  cần  nguyện  thứ  mười 

tám, các nguyện khác họ đều không cần. 

Tết Nguyên Đán năm nay, chúng ta tổ chức một 

buổi "Dạ Tiệc Ấm Áp", chín tôn giáo liên hợp lại với 

nhau để cầu nguyện toàn thế giới hòa bình. Chúng ta 

đã thiết kế một đồ án, đồ án này là từng miếng ghép 

lại tạo thành một bức ảnh lớn. Như chúng ta đã biết, 

ảnh  ghép  mà  thiếu  một  miếng  thì  không  viên  mãn. 

191 



Bốn mươi tám nguyện cũng giống như một bức ảnh 

ghép, thiếu một nguyện cũng không viên mãn, huống 

hồ  trong  48  miếng  ghép,  họ  chỉ  cần  một  miếng,  47 

miếng  khác  họ  lại  không  cần.  Những  người  này  có 

thể vãng sanh không? Tôi liền nói với đồng tu, "Bổn 

Nguyện Niệm Phật" là Tổ sư Đại đức nói không sai, 

nhưng chính họ hoàn toàn hiểu sai. Trong 48 nguyện, 

bất  cứ  một  nguyện  nào  cũng  đều  đầy  đủ  47  nguyện 

còn lại, chỉ cần thiếu một thì nguyện này liền có kém 

khuyết,  không  viên  mãn.  Nguyện  thứ  mười  tám  là 

tròn đầy viên mãn đầy đủ 47 nguyện khác, chỉ thiếu 

một  nguyện  thì  nguyện  thứ  mười  tám  không  viên 

mãn. Mọi người cố gắng suy nghĩ lại ý nghĩa của câu 

nói này, đừng bị người ta lừa, làm lỡ đi cơ hội không 

dễ gì có được ngay trong đời này của chính mình. Lỗi 

lầm  đều  là  do  họ  hiểu  được  quá  cạn  đối  với  Kinh 

luận,  hiểu  được  quá  ít.  Họ  giữ  tâm  gì  vậy?  Tâm  lý 

cầu may,  "ta chỉ cần có một nguyện, mỗi ngày ta chỉ 

 cần  niệm  mười  câu  Phật  hiệu  này  thì  liền  được 

 sanh”.  Họ  chỉ  cần  mười  niệm  này,  ngoài  ra  đều  có 

thể  khởi  vọng  tưởng,  có  thể  tự  tư  tự  lợi,  đều  có  thể 

192 



tổn người lợi mình ,  các vị nghĩ xem, người này có thể 

vãng sanh không? Làm gì có loại đạo lý này. Chúng 

ta  là  một  người  bình  thường,  tưởng  tượng  cách  nói 

này không hợp tình, không hợp lý, không hợp pháp. 

Các  vị  đồng  tu  phải  biết,  Phật  pháp  là  hoàn 

chỉnh,  nội  dung  của  một  bộ  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ" 

này  chính  là  toàn  bộ  "Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm  Kinh",  cũng  chính  là  toàn  bộ  “Đại  Tạng 

Kinh”.  Thích Ca  Mâu  Ni Phật trong 49 năm đã nói, 

bất kỳ một câu, một chữ nào của Ngài đều không kém 

khuyết,  Kinh  văn  tuy  là  không  nhiều,  thảy  đều  bao 

gồm ở trong đó. Tôi thường hay nói với các đồng tu, 

mỗi câu mỗi chữ trong Kinh bao hàm vô lượng nghĩa, 

một câu Kinh văn chúng ta giảng một trăm năm cũng 

không  hết,  làm  gì  mà  đơn  giản  như  vậy?  Đây  là  lời 

thật.  Cho  nên  Phật  nói   "thâm  giải  nghĩa  thú",   chữ 

 "thâm"   đó  không  có  đáy.  Cũng  giống  như  bộ  Kinh 

này, cái hiểu của Bồ Tát Sơ Trụ thì không bằng được 

Bồ  Tát  Nhị  Trụ,  cái  hiểu  của  Bồ  Tát  Nhị  Trụ  lại 

không thể sánh bằng Bồ Tát Tam Trụ. Bồ Tát địa vị 

193 



càng  cao  thì  giải  được  càng  sâu,  càng  rộng.  Đây  là 

vấn  đề  công  phu,  làm  gì  mà  đơn  giản,  dễ  dàng  như 

vậy.  Cho  nên  chúng  ta  học  Phật,  quyết  không  nên 

được  ít  cho  là  đủ,  cho  rằng  bộ  Kinh  này  ta  học  qua 

rồi, ta cũng biết giảng rồi, ta đầy đủ rồi. Khi bạn cảm 

thấy đầy đủ, bạn liền dừng lại ở cảnh giới này, không 

thể nâng cao lên thêm, vậy thì thật là đáng tiếc. Nhất 

định  phải  biết  cảnh  giới  trong  Kinh  sâu  rộng  không 

bờ  mé,  độ  sâu  của  nghĩa  lý  không  có  giới  hạn,  thì 

chúng ta mới không dám khởi tâm khinh thường, mới 

có thể chăm chỉ nỗ lực mà học tập. Cho nên, chỉ cần 

bạn chịu chăm chỉ nỗ lực mà học tập, mỗi ngày sẽ có 

cảnh giới tốt, mỗi ngày sẽ có chỗ ngộ, ở trong đây có 

chân  lạc,  pháp  hỉ  sung  mãn,  cũng  chính  là  Đại  Sư 

Huệ Năng nói  "trong tâm đệ tử thường sanh trí tuệ" . 

Ngày  ngày  sanh  trí  tuệ,  giờ  giờ  sanh  trí  tuệ,  trí  tuệ 

này  chính  là  chỗ  ngộ.  Không  chỉ  Kinh  văn  mỗi  lần 

đọc một biến có chỗ ngộ, mà ở ngay trong cuộc sống 

thường ngày, mặc áo ăn cơm cũng ngày ngày có chỗ 

ngộ,  đối  nhân  tiếp  vật  cũng  ngày  ngày  có  chỗ  ngộ, 

con  người  này  làm  sao  mà  không  hoan  hỉ,  làm  sao 

194 



không  khai  tâm?  Trên  "Kinh  Bát  Nhã"  nói   "thường 

 sanh  tâm  hoan  hỉ" ,  pháp  hỉ  sung  mãn.  Chân  thật  là 

như  vậy,  một  chút  cũng  không  giả.  Bạn  không  có 

được pháp hỉ, không có được tâm hoan hỉ là do ngu 

si, mê hoặc, bạn ở trong Kinh giáo không có chỗ ngộ, 

trong cuộc sống thường ngày không có chỗ ngộ. Bạn 

phải nỗ lực phản tỉnh, phải kiểm điểm, phải quay đầu, 

cải lỗi. 

Bạn  muốn  hỏi  tôi  tại  sao  bạn  không  có  được 

pháp hỉ, không thể nào lĩnh ngộ, nguyên nhân này do 

đâu?    Tôi sẽ trả lời cho bạn, đó là do bạn không y giáo 

phụng hành. Bạn xem trên tất cả Kinh, Phật dặn bảo 

nhiều lần:  "Thọ trì đọc tụng, vì người diễn nói" ? Câu 

nói này Phật đã nói bao nhiêu lần? Hễ nói đến nhiều 

lần  như  vậy  thì  nhất  định  là  lời  nói  rất  quan  trọng. 

Một bộ Kinh sau khi xem xong, bạn có thể không nhớ 

các thứ khác, nhưng nếu số lần lặp lại quá nhiều thì 

ấn tượng của bạn sẽ rất sâu, nhất định bạn có thể ghi 

nhớ. 

195 



Chúng ta có thọ trì, có đọc tụng, có vì người diễn 

nói  hay  không?  "Diễn"   là  làm  được,  biểu  diễn  cho 

người  xem,  làm  ra  cho  người  xem.  Chúng  ta  đến 

Niệm Phật đường niệm Phật là làm ra cho người xem, 

còn ở trong nhà niệm Phật  chỉ là chính  mình tự lợi, 

Niệm Phật đường biểu diễn cho mọi người xem, biểu 

diễn cho tất cả chúng sanh xem, vậy thì không giống 

nhau.  "Ta  niệm  Phật  ở  nhà  thì  tốt  rồi,  hà  tất  đến 

 Niệm  Phật  đường  để  niệm?".  Niệm  ở  Niệm  Phật 

đường  là  vì  người  diễn  nói.  Phật  dạy  chúng  ta  như 

vậy, chúng ta phải thành thật trung thực mà làm như 

vậy.  Chính  mình  ở  nhà  niệm  Phật  là  tự  lợi,  đến  nơi 

đây niệm Phật là lợi tha, công đức và ý nghĩa không 

như nhau. Chúng ta đến Niệm Phật đường niệm Phật 

là trang nghiêm đạo tràng, hoằng dương Tịnh Tông, 

người  của  Niệm  Phật  đường  càng  ngày  càng  nhiều, 

tiếng tăm đã truyền ra bên ngoài nên người bên ngoài 

ngưỡng vọng, muốn đến nơi đây để học tập. Cho nên, 

bạn đến Niệm Phật đường để niệm Phật, đây là hoằng 

dương Tịnh Độ, hoằng dương chánh pháp, còn bạn ở 

trong nhà niệm Phật thì không có hiệu quả này. Đến 

196 



Niệm Phật đường niệm Phật, ý nghĩa quan trọng nhất 

là  hoằng  pháp  lợi  sanh,  giúp  đỡ  chư  Phật  Như  Lai 

tiếp dẫn chúng sanh rộng lớn. Bạn nói xem, công đức 

này bao lớn, ý nghĩa này bao lớn? Cho nên, đến niệm 

Phật  ở  Niệm  Phật  đường,  chúng  ta  cùng  kết  duyên 

niệm Phật với tất cả chúng sanh hư không pháp giới, 

bạn  ở  trong  nhà  niệm  thì  không  kết  được  cái  duyên 

này.  Tôi  thường  nói,  mặt  ảnh  hưởng  lớn  đến  tận  hư 

không  pháp  giới,  thời  gian  ảnh  hưởng  dài  đến  vô 

lượng kiếp, độ ảnh hưởng rất sâu, người thượng căn 

ngay đời này liền thành tựu, người hạ căn cũng trồng 

được hạt giống Phật. Đây là phước điền chân thật. 

Chúng  ta  hy  vọng  Tịnh  Tông,  hy  vọng  chánh 

pháp có thể lợi ích chúng sanh toàn thế giới. Chúng ta 

phải bắt đầu làm từ đâu? Chính từ Niệm Phật đường 

lão thật niệm Phật mà làm. Bạn đến giảng đường để 

nghe Kinh là hoằng dương giải môn, đến Niệm  Phật 

đường  niệm  Phật  là  hoằng  dương  hành  môn,  giải 

hành phải tương ưng. Bởi vì đại chúng hiện tiền thiện 

căn, phước đức không đầy đủ, nên phải nhờ vào giải 

197 



môn  để  giúp  nâng  cao.  Đạo  lý  chính  ngay  chỗ  này. 

Ngày nay, thời gian giải môn của chúng ta quá ngắn, 

một  ngày  chỉ  có  hai  giờ  đồng  hồ  giảng  Kinh  thì 

không  đủ.  Mấy  tháng  trước,  cư  sĩ  Tề  ở  Thiên  Mục 

Sơn  đến  nơi  đây  báo  cáo  qua  với  chúng  ta,  chúng 

thần  trên  Thiên  Mục  Sơn  yêu  cầu  nghe  Kinh.  Hiện 

tại, họ mỗi ngày đại khái mở phát băng ghi hình hai 

giờ đồng hồ, quỷ thần nói thời gian quá ít, thế nhưng 

trên núi không có điện, họ tự mình mua một máy phát 

điện nhỏ để phát điện nên điện lực không đủ. Gần đây 

họ viết thư báo cáo tôi, hy vọng kéo điện lên trên núi, 

sau đó có thể mở phát băng ghi hình giảng Kinh thời 

gian kéo dài, đáp ứng nguyện vọng của quỷ thần. 

Nghe Kinh có thể nâng cao thiện căn, phước đức, 

rất là quan trọng. Lầu một, lầu hai Cư Sĩ Lâm chúng 

ta, các vị hiện tại xem, mở phát băng ghi hình giảng 

Kinh  24  giờ  không  gián  đoạn,  nguyên  nhân  mọi 

người đều  biết, là đáp ứng yêu cầu  của quỷ thần hộ 

pháp nơi đây. Cho  nên, cư sĩ  Đỗ Mỹ  Tuyền  nói với 

anh chị em của cô:   "Nếu mọi người không phát tâm 

198 



 nghe  Kinh,  ngay  đến  quỷ  cũng  không  bằng!" .     Quỷ 

đều  yêu  cầu  ở  nơi  đây  ngày  ngày  nghe  Kinh,  thời 

gian không đủ, còn chúng ta mỗi một ngày nghe Kinh 

hai giờ đồng hồ, huống hồ trong hai giờ đồng hồ này 

vẫn không chuyên tâm, thì bạn làm  sao có thể nâng 

cao thiện căn, phước đức của chính mình? Không có 

thiện  căn  phước  đức  thì  bạn  làm  sao  có  thể  không 

thoái chuyển? Tất cả đều có quan hệ liên đới, các vị 

đồng tu nhất định phải nên biết rõ ràng, tường tận. 

Bồ Tát hạnh, thông thường trong Kinh luận đều 

lấy Lục  Độ làm tiêu chuẩn. Chúng ta tu Tịnh Tông, 

đương nhiên phía sau Lục Độ người ta thêm vào vạn 

hạnh,  ý  nghĩa  liền  viên  mãn,  nhưng  chúng  ta  không 

thấy  ra,  cho  nên  chúng  ta  cần  phải  từng  điều,  từng 

điều  liệt  kê  ra,  mới  chân  thật  hiểu  được,  chân  thật 

tường  tận.  Ở  trong  "Tịnh  Tông  Đồng  Học  Tu  Hành 

Thủ Tắc", chúng ta đã liệt kê ra năm khóa mục. Năm 

khóa  mục  này  mọi  người  phải  ghi  nhớ,  nếu  bạn 

không ghi nhớ, làm sao bạn có thể tu? Bạn quên mất 

rồi, quên mất thì làm sao được? 

199 



Khóa  mục  thứ  nhất  là  Tam  Phước.  Ngày  ngày 

bạn tự hỏi, bạn là một người niệm Phật, mỗi giờ mỗi 

phút phải nhớ  "hiếu dưỡng cha mẹ", điều này bạn có 

làm  được  hay  chưa?  "Phụng  sự  sư  trưởng" ,  bạn  có 

làm được hay chưa?  "Từ tâm bất sát",  bạn làm được 

hay chưa?  "Tu thập thiện nghiệp",  bạn làm được hay 

chưa? Đây  là  căn  bản  của  căn  bản  tu  học  Phật 

pháp.  Không  luận  bạn  tu  pháp  môn  nào,  Tông 

môn, Giáo hạ, Hiển tông, Mật tông, đều xây dựng 

từ nền tảng này.   

Tâm của bạn không thanh tịnh, ý niệm bất thiện, 

ngôn hạnh bất thiện thì bạn có lỗi với cha mẹ, có lỗi 

với  lão  sư,  bạn  chưa  làm  đến  được.  Khởi  tâm  động 

niệm bạn phải nghĩ tưởng xem, ý niệm này của ta có 

thể  xứng  được  với  cha  mẹ  hay  không?  Cha  mẹ  hy 

vọng chúng ta ở trong xã hội làm một người tốt, làm 

một người hiền, làm một Thánh nhân. Lão sư đối với 

ta cũng là như vậy. Nhất là khi ta đã học Phật, ta phải 

làm được tiêu chuẩn của Phật Bồ Tát, tâm hạnh của ta 

giống  như  Phật,  giống  như  Bồ  Tát  thì  cha  mẹ  vui 

200 



mừng. Cha mẹ vui mừng là ta đã hiếu thuận cha mẹ, 

lão sư vui mừng là ta đã phụng sự sư trưởng. Nếu như 

chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói  việc  làm  bất 

thiện thì trái với học Phật, có lỗi với cha  mẹ, có lỗi 

với lão sư. Cho nên, tu hành chính từ ngay chỗ này 

mà khởi tu, từ nơi khởi tâm động niệm mà khởi tu. 

Chúng  ta  có  tâm  từ  bi  hay  không?  "Từ  tâm  bất 

 sát"  chú trọng ở tâm từ bi, ngày nay chúng ta gọi là 

lòng yêu thương vô tư, không điều kiện. Ái hộ tất cả 

chúng sanh hư không pháp giới, chúng ta có tâm này 

hay  không?  Tâm  này  là  căn  bản  của  học  Phật.  Nhà 

Phật thường gọi là  "từ bi vi bổn, phương tiện vi môn",  

đây  là  căn  bản  làm  Phật,  làm  Bồ  Tát.  "Tu  mười 

 nghiệp thiện"  là cho chúng ta chỗ cụ thể nhất, cơ bản 

nhất để bắt tay vào. Chúng ta phải ghi nhớ trong lòng, 

phải bắt tay vào từ mười thiện. Khi có nền tảng này 

rồi, chúng ta mới có thể vào cửa Phật. 

Vào  cửa  Phật,  "thọ  trì  Tam  quy".  "Tam  quy"  

chúng ta cũng đã giảng qua rất nhiều lần, lần này  ở 

Kiết Long Ba giảng lại lần nữa. Hiện tại các đồng tu 

201 



rất  tốt,  đem  ba  lần  giảng  ở  Singapore,  Úc  Châu  và 

Kiết  Long  Ba  tổng  hợp  lại,  để  trong  một  hộp  nhỏ. 

Cách  làm  này  rất  tốt.  Chúng  ta  phải  hiểu  được  ý 

nghĩa  của   "Tam  quy" .  “Quy”   từ  chỗ  nào?  “Y”   là  ý 

nghĩa gì? Từ mê hoặc điên đảo quay đầu lại, y chánh 

giác; từ cách nhìn, cách nghĩ sai lầm quay đầu lại, y 

chánh tri chánh kiến. Cách nhìn, cách nghĩ sai lầm là 

gì? Hễ là cách nhìn, cách nghĩ của chính mình thì đều 

là sai lầm. Ý nghĩa của chánh tri chánh kiến là gì? Ở 

trên Kinh Phật nói ra cách nhìn, cách nghĩ, buông bỏ 

thành kiến của chính mình, nương theo giáo huấn của 

Phật  Bồ  Tát  trên  Kinh  điển,  đây  gọi  là  quy  y  pháp, 

quy y chánh. Từ tất cả ô nhiễm quay đầu lại, nương 

vào  tâm  thanh  tịnh,  thân  thanh  tịnh,  thân  tâm  đều 

thanh tịnh, đây gọi là quy y tăng. Ở mọi lúc, mọi nơi, 

trong  tất  cả  cảnh  duyên,  chúng  ta  có  chân  thật  làm 

như  vậy  hay  không?  Mỗi  ngày  chúng  ta  phải  kiểm 

thảo,  phản  tỉnh,  có  phải  chúng  ta  đang  đi  trên  con 

đường Bồ Tát hay không? Có sai lệch hay không? Có 

đi  trên  con  đường  tà  đạo  hay  không?  Phật  nói  cho 

chúng  ta  thời  khóa  sớm  tối,  khóa  sớm  là  nhắc  nhở 

202 



chúng  ta,  khóa  tối  là  phản  tỉnh,  kiểm  điểm,  cải  lỗi, 

bạn mới có thể ngày ngày có tiến bộ, mới có thể gìn 

giữ được không thoái chuyển. 

Chúng  ta  chỉ  mới  ở  nơi  đây  hai  năm,  đạo  tràng 

chúng ta làm thử nghiệm trong hai năm này. Khi mở 

đầu tôi đều đã nói qua với các vị, giảng đường, Niệm 

Phật đường của chúng ta mới thử nghiệm, không phải 

là chính thức. Chính thức thì làm như thế nào? Người 

của Niệm Phật đường ghi danh tham gia. Quy củ này 

không phải bắt đầu từ bây giờ, mà từ Sơ tổ Tịnh Tông 

của chúng ta, thời đại Đông Tấn, Viễn Công Đại Sư ở 

Lô  Sơn  mở đầu.  Niệm  Phật đường  của Ngài có 123 

người  ghi  danh  tham  gia,  mỗi  mỗi  đều  thành  tựu. 

Danh số là nhất định, bạn báo danh rồi thì không thể 

thoái  xuất.  Đạo  tràng  là  có  giới  hạn,  kiết  giới  thì 

không được vượt qua, hoạt động của bạn nhất định ở 

trong giới hạn này, đó gọi là đạo tràng chân thật niệm 

Phật. Chúng ta làm thử nghiệm, nếu như các vị chân 

thật muốn niệm Phật, đại khái năm tới duyên hội chín 

muồi, chúng ta sẽ kiến lập đạo tràng chân thật niệm 

203 



Phật. Sau khi ghi danh tham gia, bước vào Niệm Phật 

đường  này,  bạn  phải  kiết  giới,  không  thể  vượt  qua 

giới hạn. Đương nhiên vào thời đại hiện nay, chúng ta 

cũng không chọn lấy phương thức như Viễn Công, đó 

là dốc hết sức lực. Chúng ta có thể chọn lấy ba loại 

phương thức, một loại là thượng phẩm ba năm, thành 

thật  trung  thực  niệm  ba  năm,  không  thể  vượt  khỏi 

giới  hạn;  trung  phẩm  thì  một  năm;  hạ  phẩm  thì  nửa 

năm. Nếu bạn không thể đến nơi đó niệm sáu tháng 

thì  đừng  bước  vào,  nơi  đó  không  có  phần  của  bạn, 

bạn đến đạo tràng luyện tập này thì được, có thể bước 

ra,  bước  vào,  còn  Niệm  Phật  đường  chân  thật  thì 

không cho phép. Chúng ta cũng không định thời gian 

quá dài, giống như thông thường bế quan ba năm vậy, 

bạn đến nơi đó lão thật trung thực mà niệm ba năm. 

Sau  khi  hoàn  thành,  bạn  có  thể  niệm  thêm  ba  năm 

nữa. Ba năm là một kỳ, nếu không thì có thể hạ sơn, 

bạn muốn đến chỗ nào thì đến chỗ đó. Tôi muốn mở 

Niệm Phật đường như vậy. 

204 



Hiện  tại  Đông  Thiên  Mục  Sơn  Hàng  Châu  tìm 

tôi,  tôi  liền  muốn  xây  Niệm  Phật  đường  ở  Đông 

Thiên  Mục  Sơn,  số  người  là  bao  nhiêu?  Viễn  Công 

Đại  Sư  định  số  là  123  người,  chúng  ta  không  dám 

vượt  qua  Tổ  sư,  danh  sách  sẽ  không  vượt  quá  123 

người.  Danh  sách  cũng  phân  ra  ba  phẩm  Thượng, 

Trung và Hạ.  Hạ phẩm là sáu tháng, đến kỳ hạn bạn 

có thể đi, nếu có người khác đăng ký hạ phẩm thì có 

thể  bù  vào  vị  trí  này.  Trung  phẩm  là  một  năm. 

Thượng phẩm là ba năm. Tôi dự tính ở nơi đó lập đạo 

tràng này, duyên rất có thể sẽ thành tựu. Việc này thật 

khó  được,  không  dễ  dàng,  ngày  nay  duyên  đã  chín 

muồi rồi. Cho nên, nếu bạn chân thật muốn đi thì phải 

luyện tập trước, luyện tập tốt rồi thì đại khái bạn có 

thể ghi danh, không có vấn đề gì. Lúc  đầu, nếu bạn 

không dám ghi danh ba năm, thì bạn có thể ghi danh 

sáu tháng, bạn lên trên núi niệm Phật sáu tháng. 

Bồ  Tát  hạnh,  theo  bổn  Kinh  này  nói  chính  là 

 "phát Bồ Đề tâm, một lòng chuyên niệm",  thế nhưng 

trong  chữ   “niệm”   này  là  nghĩa  rộng,  không  phải 

205 



nghĩa  hẹp.  Sáng  sớm  hôm  qua,  chúng  ta  tạm  dừng 

khai  thị  buổi  sáng  và  "Kinh  Hoa  Nghiêm",  vì  các 

đồng  tu  của  Chùa  Hưng  Long  Bách  Quốc  (họ  có 

mười  tám  người,  Bắc  Kinh  có  ba  mươi  vị  đồng  tu) 

giảng  giải  về  niệm  Phật  thì  phải  niệm  như  thế  nào. 

Trong hai giờ diễn giảng này có thể cung cấp cho mọi 

người làm tham khảo. Tương lai chúng ta có thể làm 

thành một đĩa VCD lẻ để lưu thông. Các đồng tu nhất 

định  phải  nên  biết,  trong  hai  chữ  “niệm  Phật”  này, 

chữ   “niệm”   là  ý  nghĩa  gì  và  niệm  như  thế  nào  mới 

như  pháp.  Ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày, 

chúng ta hiểu được sinh hoạt là niệm Phật, làm việc 

là  niệm  Phật,  thù  đáp  là  niệm  Phật,  không  gì  không 

phải  là  niệm  Phật.  Bạn  không  hiểu  được  thì  không 

còn cách nào. 


************************* 

 

206 



(VCD 149)  

9Kinh văn: "Nhược văn ngã danh, thọ chung 

chi hậu, sanh tôn quý gia, chư căn vô khuyết". 

26.  Nguyện  thứ  hai  mươi  sáu:  “VĂN 

DANH ĐẮC PHƯỚC NGUYỆN” 

Phía trước tôi đã từng nói qua với các vị, nguyện 

thứ  mười  tám   "mười  niệm  ắt  sanh"   là  chánh  nhân 

vãng  sanh,  người  xưa  nói  đây  là  trung  tâm  của  48 

nguyện,  điều  này  có  thể  lý  giải.  Thế  nhưng,  nguyện 

thứ mười chín và nguyện thứ hai mươi thực tế là  bổ 

sung cho nguyện thứ mười tám. Trong hai phẩm Kinh 

văn  "Tam  Bối  Vãng  Sanh"  và   "Vãng  Sanh  Chánh 

Nhân"  ,   Thế  Tôn  nói  với  chúng  ta,  điều  kiện  quan 

trọng  nhất  là   "phát  tâm  Bồ  Đề,  một  lòng  chuyên 



9 Bắt đầu đĩa 149 

207 



 niệm".   Nguyện  thứ  mười  tám  là   "một  lòng  chuyên 

 niệm",   nguyện  thứ  mười  chín  cùng  nguyện  thứ  hai 

mươi  chính  là   "phát  tâm  Bồ  Đề",   có  thể  thấy  được 

quan  hệ  của  ba  nguyện  này  rất  là  mật  thiết,  hay  nói 

cách khác, tính quan trọng của nguyện thứ mười chín 

cùng nguyện thứ hai mươi hoàn toàn tương đồng với 

nguyện thứ mười tám. 

Gần  đây,  bên  ngoài  có  rất  nhiều  nơi  đề  xướng 

"Bổn Nguyện Niệm Phật", họ nói là có thể không cần 

đọc  Kinh,  không  cần  niệm  Phật,  chỉ  nương  theo 

nguyện  thứ  mười  tám  thì  được  rồi.  Việc  này  trên  lý 

mà  nói  thì  không có  vấn  đề,  có  thể nói  được  thông, 

thế nhưng những người này đã đem ý nghĩa của Phật 

hiểu  sai  đi.  Chúng  ta  mỗi  ngày  đọc  kệ  khai  Kinh: 

 "Nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa",  những người 

này là hiểu sai đi chân thật nghĩa của Như Lai, hiểu 

lầm đi chân thật nghĩa của Như Lai. Việc này sẽ sinh 

ra chướng ngại rất lớn đối với người niệm Phật, đem 

sự  vĩnh  thoát  luân  hồi  ngay  trong  đời  này,  cơ  hội 

vãng sanh Tịnh Độ bị lỡ qua, loại tổn thất này không 

208 



cách  gì  tưởng  tượng  được.  Các  vị  đồng  tu  nếu  gặp 

phải những sự việc này thì nhất định phải dùng tâm từ 

bi  mà  khai  đạo  cho  họ.  Chúng  ta  ở  trong  giảng  tòa 

thường hay nói, đặc biệt là giáo huấn trên "Kinh Hoa 

Nghiêm":   "Một là tất cả, tất cả là một" , đây là chân 

tướng  sự  thật.  Hay  nói  cách  khác,  trong  48  nguyện, 

bất  cứ  nguyện  nào  cũng  đều  viên  mãn  bao  gồm  47 

nguyện  khác,  nếu  như  thiếu  một  nguyện  thì  48 

nguyện không viên mãn, liền có kém khuyết; bất cứ 

nguyện nào đều viên mãn bao gồm 47 nguyện còn lại, 

vậy  mới  gọi  là  bổn  nguyện.  Cách  giải  thích  về  bổn 

nguyện này, thực tế mà nói vẫn là ngoài da, ý nghĩa 

không  đủ  viên  mãn.  Thế  nào  mới  gọi  là  viên  mãn? 

Bất cứ một nguyện nào cũng đều bao gồm giáo nghĩa 

toàn  bộ  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ",  không  chỉ  là  một 

nguyện,  mà  bất  cứ  một  câu,  một  chữ  nào  trên  Kinh 

cũng  đều  viên  mãn  hàm  nhiếp  Kinh  nghĩa  của  toàn 

Kinh, vậy mới gọi  "một là tất cả, tất cả là một".  Nếu 

bạn có sự nhận biết này thì mới có thể nói đó là "Bổn 

Nguyện Niệm Phật", còn như không có sự nhận biết 

này mà nói đó là "Bổn Nguyện Niệm Phật" thì là sai. 

209 



Đặc biệt ở ngay chỗ này có bổ sung vài câu nói, hy 

vọng  các  đồng  tu  không  nên  bị  những  lời  tuyên 

truyền  này  mê  hoặc,  chính  mình  phá  hoại  công  đức 

lợi ích của chính mình, vậy thì sai rồi. 

Thực  tế  mà  nói,  nguyện  thứ  hai  mươi  sáu  và 

nguyện thứ hai mươi lăm phía trước, đây là nói người 

tu học pháp môn Tịnh Độ, trì danh niệm Phật, nhưng 

nguyện vọng vãng sanh không mạnh, cảm thấy phước 

báo trời người vẫn không tệ, nên họ không nỡ xả bỏ 

thế  gian.  Các  vị  thử  nghĩ  xem,  đây  là  người  nào? 

Chính là chúng ta, không phải là người khác. Chúng 

ta  ở  ngay  trong  đời  quá  khứ,  đời  đời  kiếp  kiếp  đã 

từng  học  qua  pháp  môn  này.  Trên  "Kinh  A  Di  Đà" 

nói  rất  hay:   "Không  thể  thiếu  thiện  căn,  phước  đức, 

 nhân  duyên  mà  được  sanh  nước  kia" .  Thiện  căn, 

phước  đức,  nhân duyên  của  chúng  ta  rất  là  sâu  dày, 

chỉ  cần  chúng  ta  dùng  tâm  chân  thành  phát  nguyện 

cầu  sanh,  không  ai  mà  không  được  sanh  Tịnh  Độ. 

Nếu bạn vẫn còn chút lưu luyến đối với thế gian này 

thì  bạn  không  thể  đi.  Tuy  là  không  thể  đi,  ngay  đời 

210 



này  của  chúng  ta  cũng  không  phải  uổng  phí,  phước 

báo  trời  người  là  khẳng  định.  Được  phước  báo  lớn 

của  trời  người  là  A  Di  Đà  Phật  chính  mình  nói  với 

chúng ta, phẩm Kinh này là Thế Tôn vì chúng ta mà 

chuyển thuật báo cáo của A Di Đà Phật, cũng như A 

Di Đà Phật đích thân nói với chúng ta, không hề khác 

nhau. Cho nên, nguyện này rõ ràng nói với chúng ta: 

 "Nhược  văn  ngã  danh,  thọ  chung  chi  hậu,  sanh  tôn 

 quý  gia,  chư  căn  vô  khuyết".   Câu  này  bao  hàm  lấy 

phước đức viên mãn.  "Tôn quý gia"  là tiền của không 

thiếu kém, thông minh trí tuệ không thiếu kém. Phía 

sau  lại  nói   "chư  căn  vô  khuyết", đây  chính  là  khỏe 

mạnh sống lâu. 

Bạn xem, người thế gian chúng ta mong cầu tiền 

của, cầu thông minh trí tuệ, khỏe mạnh sống lâu, tất 

cả  đều  đạt  được.  Làm  thế  nào  để  có  được?  "Nghe 

 danh" . Ý nghĩa của   "nghe danh"  rất sâu, không phải 

thông thường chúng ta nghe được một câu danh hiệu 

A Di Đà Phật này, hoặc giả mỗi ngày chúng ta niệm 

một câu danh hiệu này thì có thể được phước báo lớn 

211 



đến như vậy. Cách nghĩ này của bạn là sai lầm. Bạn 

phải  biết  Kinh  này  là  Kinh  Đại  Thừa,  không  phải 

Kinh Tiểu Thừa, mà trong Kinh Đại Thừa nói   "văn"  

là   “văn  huệ”   trong  tam  huệ  của  Bồ  Tát,  không  phải 

thông thường chúng ta nghe trộm nói bừa, loại  "kiến 

 văn giác tri"  này không hữu dụng, đây là  “văn huệ”  

ở trong tam huệ mới có quả báo thù thắng như vậy. 

Tam  huệ,  các  vị  đều  biết,  văn  huệ,  tư  huệ,  tu  huệ, 

“văn  -  tư  -  tu”  đều  gọi  là  huệ.  Huệ  này  là  huệ  của 

“Giới-Định-Huệ”.  Do  đây  có  thể  biết,  nếu  như  bạn 

không có tu giới, không có tu định, thì bạn không có 

tam huệ, việc này chúng ta liền hiểu được. Chỗ này 

nói  "nghe danh" , đây là lấy giới, định làm nền tảng. 

 Giới là gì?  Giới ở chỗ này là nghĩa rộng, nếu bạn 

nghĩ đó là năm giới, mười thiện thì sai rồi. Giới ở chỗ 

này là lời răn dạy của Phật Đà, chính là chỉ "Kinh Vô 

Lượng  Thọ".  Y  theo  phương  pháp  lý  luận  cảnh giới 

của  Kinh  này  mà  tu  học,  đó  gọi  là  trì  giới.  Hay  nói 

cách  khác,  giáo  huấn  của  Thế  Tôn  trên  bổn  Kinh 

212 



chúng ta phải ghi nhớ trong lòng, phải y giáo phụng 

hành thì giới của bạn liền đầy đủ. 

 Định  là  gì?   Định  là  chuyên  nhất.  Bạn  chuyên 

nhất một bộ Kinh, tâm của bạn liền định. Thiên Kinh 

vạn luận, ta chỉ nương theo một bộ Kinh này có được 

không?  Nếu  như  bạn  ghi  nhớ  lời  giáo  huấn  ở  trên 

"Kinh  Hoa  Nghiêm":   "Một  là  tất  cả,  tất  cả  là  một",  

một  bộ  Kinh  này  chính  là  tất  cả  Kinh,  tất  cả  Kinh 

chính là một bộ Kinh này, tâm của bạn liền định. Một 

bộ Kinh quyết không phải chuyên chỉ một bộ "Kinh 

Vô  Lượng  Thọ"  này,  cả  đời  Thế  Tôn  nói  ra  tất  cả 

Kinh, bất cứ một bộ Kinh nào cũng đều đầy đủ tất cả 

Kinh. Đây là đạo lý gì vậy? Đồng tu cũ không khó lý 

giải, Thế  Tôn giảng Kinh nói đạo, mỗi câu  mỗi chữ 

đều là từ trong chân như tự tánh lưu xuất ra, mỗi một 

chữ, mỗi một câu đều là từ tự tánh lưu xuất ra, không 

phải  là  tâm  thức.  Trong  tự  tánh  không  có  nhiều  ít, 

không có lớn nhỏ, không có trước sau, cho nên Thế 

Tôn nói các bộ Kinh lớn như "Hoa  Nghiêm", “Pháp 

Hoa”, "Bát Nhã" đều là từ trong tự tánh lưu xuất ra; 

213 



nói số lượng ít như "Bát Nhã Tâm Kinh" (chỉ có hai 

trăm sáu mươi chữ) cũng là từ trong tự tánh lưu xuất 

ra.  Đã  là  tự  tánh  thì  tất  cả  đều  viên  mãn,  tất  cả  đều 

viên dung, đều bao hàm ở trong đó, cho nên mới nói 

 "một là tất cả, tất cả là một" . Chữ  "một"  này chúng ta 

phải hiểu rõ, một là bất cứ một bộ Kinh nào, vậy mới 

nói  "pháp môn bình đẳng, không có cao thấp".  Bất cứ 

một bộ Kinh nào, chỉ cần bạn chuyên tâm thọ trì, sự 

chuyên  tâm  này  chính  là  định.  Chuyên  tâm  mới  có 

thể khai huệ, định có thể khai huệ. 

Ngày  nay  rất  nhiều  đồng  tu  trẻ  chúng  ta  không 

phải không nỗ lực phấn đấu, không nỗ lực dụng công, 

mà  là  họ  tu  tạp  quá  nhiều,  Kinh  luận  họ  học  quá 

nhiều, hay nói cách khác, cho dù họ làm được rất như 

pháp,  nhưng  họ  không  có  sức  định,  không  đạt  được 

định.  Không  đạt  được  định  thì  huệ  không  thể  hiện 

tiền, thiệt thòi chính ngay chỗ này. Người xưa nói với 

chúng ta về kinh nghiệm này,  "một Kinh thông tất cả 

 Kinh  thông",   đây  là  lời  thật.  Ý  nghĩa  của   "thông"  là 

gì?  Khai  huệ.  Nhân  giới  được  định,  nhân  định  khai 

214 



huệ,  trí  tuệ  vừa  khai  liền  thông.  Nếu  trí  tuệ  không 

khai, bộ Kinh này bạn cũng không thông; trí tuệ khai 

rồi, bộ Kinh này liền thông. Bộ Kinh này thông rồi thì 

mỗi bộ Kinh bạn đều thông, không chỉ xuất thế gian 

pháp thông rồi, thế gian tất  cả pháp cũng đều thông 

hết, không có thứ nào không thông, chỉ cần vừa tiếp 

xúc, không có bất cứ chướng ngại nào. 

Đối với người triệt ngộ của Tông môn, người đại 

khai  viên  giải  của  Giáo  hạ,  chúng  ta  rất  là  ngưỡng 

mộ,  chúng  ta  cũng  rất  kính  ngưỡng  đối  với  họ.  Thế 

nhưng  bạn  phải  nên  biết,  năng  lực  này  tất  cả  chúng 

sanh  thảy  đều  đầy  đủ,  hơn  nữa  Phật  nói,  trí  tuệ  đức 

tướng trên quả địa Như Lai của họ và ta không có gì 

khác  biệt.  Chúng  ta  không  thể  chứng  được,  nguyên 

nhân  chính  là  chúng  ta  không  có  Giới-Định-Huệ. 

Thực tế mà nói, Giới-Định-Huệ là tánh đức, cũng là 

tự tánh đầy đủ. Ngày nay Giới-Định-Huệ của chúng 

ta  biến  chất  rồi,  biến  thành  cái  gì  vậy?  Biến  thành 

phiền  não.  Trên  Kinh  Phật  nói,  mặt  trái  của  Giới-

Định-Huệ là tham sân si. Chúng ta là đem Giới-Định-

215 



Huệ của tự tánh vốn đầy đủ biến thành tham sân si. 

Nếu  như  bạn  muốn  làm  Phật,  làm  Bồ  Tát,  bạn  phải 

đem  nó  chuyển  đổi  lại,  chuyển  tham  sân  si  thành 

Giới-Định-Huệ.  Phật  Đà  dạy  chúng  ta  phương  pháp 

để chuyển biến, phương pháp này chúng ta phải ghi 

nhớ,  phải  tỉ  mỉ  mà  tư  duy,  kiến  lập  tín  tâm,  bắt  tay 

vào từ bộ Kinh này. Bộ Kinh này phân lượng không 

nhiều cũng không ít, đối với thời kỳ Mạt Pháp rất là 

khế  hợp  với  căn  tánh  của  chúng  ta,  cho  nên  tôi 

khuyên các đồng tu phải bắt tay vào từ đọc tụng. 

Người xưa có câu:  "Sách đọc ngàn lần, nghĩa kia 

 tự thấy" . Lời nói này cũng ngầm bao gồm đạo lý vi 

diệu  về  Giới-Định-Huệ  ngay  trong  đó.  Quyển  sách 

này  bạn  từ  đầu  đến  cuối  đọc  qua  một  ngàn  lần,  bạn 

thử nghĩ xem, bạn liền có sức định, vì nếu bạn không 

có  sức  định  thì  bạn  sẽ  không  có  tâm  nhẫn  nại  này, 

bạn sẽ không đọc được số lần nhiều đến như vậy. Sau 

khi bạn đọc qua một ngàn biến, vì sao nói ý nghĩa tự 

thấy? Tâm của bạn định lại, định rồi thì bạn liền khai 

ngộ, chỗ nào không hiểu cũng sẽ hiểu, chỗ hiểu được 

216 



cạn,  hiện  tại  sẽ  xem  thấy  được  sâu,  thẳng  đến  sâu 

rộng không bờ mé. Bạn xem Kinh nghĩa của bộ Kinh 

này,  khi  công  phu  đã  tiến  thêm  một  bước,  nghĩa  lý 

của  mỗi  một  phẩm  đều  là  vô  cùng  vô  tận,  thậm  chí 

mỗi câu, mỗi chữ đều là vô lượng nghĩa, vậy thì bạn 

thật  đã  thông  rồi.  Bạn  lại  xem  qua  tất  cả  Kinh  luận 

mà  Thế Tôn đã nói,  một chút chướng ngại nhỏ cũng 

không có. Cho nên, tu học Phật pháp cùng tu học thế 

gian  pháp  không  như  nhau.  Giáo  học  của  thế  gian 

pháp chỉ có thể tăng thêm thường thức của chúng ta, 

không  cách  gì  làm  cho  chúng  ta  đạt  được  định  huệ. 

Định  huệ  không  thể  hiện  tiền  thì  quyết  định  không 

thể giải quyết được vấn đề. Không những không thể 

giải quyết được vấn đề, từ hai trăm năm gần đây, sự 

thật lịch sử nói với chúng ta, thế trí biện thông không 

có định huệ. 

Vào  thời  cận  đại,  có  rất  nhiều  khoa  học  gia  đã 

phát minh ra rất nhiều khoa học kỹ thuật cao, nhưng 

những khoa học kỹ thuật cao này dùng vào quân sự, 

dùng  vào  chiến  tranh,  khiến  cho  tất  cả  chúng  sanh 

217 



trên thế giới thân tâm bất an. Việc này đã không giải 

quyết được vấn đề, chỉ tạo thêm phiền phức. Cho nên 

nhìn  xem  từ  xu  thế  trước  mắt  này,  rất  nhiều  người 

đều  lo  lắng.  Khoa  học  kỹ  thuật  càng  phát  triển  bao 

nhiêu  thì  nguy  cơ  của  thế  giới  càng  cao,  không  biết 

đến hôm nào thế giới này sẽ bị khoa học kỹ thuật của 

nhân  loại  làm  cho  hủy  diệt.  Thế  giới  vì  sao  bị  hủy 

diệt? Tự làm tự chịu. Vào thời xưa, khi hai người bất 

hòa,  họ  đánh  nhau  một  trận  thì  thôi,  mọi  người  chỉ 

đứng bên ngoài nhìn, không lo ngại. Hiện tại thì thật 

phiền phức, khi hai người bất hòa thì cả hai đều dùng 

đạn  nguyên  tử,  hai  người  họ  không  có  việc  gì,  còn 

chúng ta thì gặp nạn. Nguyên nhân  này là gì? Khoa 

học gia không có Giới-Định-Huệ, năng lực đó của họ, 

nhà Phật gọi là thế trí biện thông. Điều này chúng ta 

phải rõ ràng, phải tường tận. 

Giáo học của Thánh hiền là học vấn chân thật, trí 

tuệ chân thật. Vào thời xưa, Nho gia và Đạo gia cũng 

nói Giới-Định-Huệ, thế nhưng Giới-Định-Huệ mà họ 

nói  cùng  với  Giới-Định-Huệ  trong  nhà  Phật  có  sự 

218 



khác  biệt.  Trong  Giới-Định-Huệ  của  nhà  Nho  chưa 

đoạn vọng tưởng, phân biệt, chấp trước; nhà Phật nói 

Giới-Định-Huệ  là  phải  đem  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước xả được sạch sẽ, vì không xả được vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước thì không thể ra khỏi sáu 

cõi luân hồi, loại Giới-Định-Huệ đó chỉ là phước báo 

trời người. Như chúng ta biết, sanh đến Trời Sắc Giới 

phải nhờ vào thiền định, còn sanh Trời Vô Sắc Giới 

thì công phu thiền định càng cao. Đây là tứ thiền bát 

định mà nhà Phật thường nói, Thánh nhân thế gian đã 

giáo  huấn,  tuy  hưởng  được  phước  trời,  nhưng  bạn 

không  thể  ra  khỏi  tam  giới.  Tu  học  Giới-Định-Huệ 

trong Phật pháp, bạn chắc chắn phải phá tham sân si, 

phải phá ngã chấp, pháp chấp. Chấp trước không còn 

thì thành tựu của họ siêu việt sáu cõi. Phân biệt không 

còn thì họ siêu việt mười pháp giới, quả báo của họ là 

ở  Pháp  Giới  Nhất  Chân.  Thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc  là  Pháp  Giới  Nhất  Chân.  Trên  "Kinh  Hoa 

Nghiêm"  nói  Thế  giới  Hoa  Tạng  cũng  là  Pháp  Giới 

Nhất Chân. Đây mới là quả báo chân thật. Khi chúng 

ta đã hiểu, đã giác ngộ rồi, liền biết được chính mình 

219 



ngay trong một đời này phải nên ở nơi phương hướng 

nào mà nỗ lực. 

Sáng sớm hôm nay tôi đến phi trường tiễn khách, 

gặp được một vị cư sĩ, ông thấy tôi ngồi ở nơi đó, ông 

đến  chào  hỏi  tôi.  Ông  nói  với  tôi  là  đời  người  quá 

khổ,  ông  thấy  người  thân  quyến  thuộc  của  ông,  sau 

khi chết rồi hỏa táng, vô cùng thương cảm. Ông biết 

được  sự  việc  này  chính  mình  chắc  chắn  không  thể 

tránh  khỏi,  cho  nên  hỏi  tôi  phải  làm  sao.  Tôi  hỏi: 

 “Ông có đến Niệm Phật đường của Cư Sĩ Lâm niệm 

 Phật hay không?”.  Ông nói:  “Chỉ đến một lần” . Tôi 

nói:   “Ông  phải  thường  đến  nghe  Kinh,  phải  thường 

 đến niệm Phật thì vấn đề liền được giải quyết” . Bạn 

có  sự  cảnh  giác  này  thì  rất  tốt,  việc  này  trong  Phật 

pháp  nói  là  bạn  đã  chân  thật  giác  ngộ,  bạn  đã  xem 

nhẹ  đối  với  thế  duyên,  một  lòng  chuyên  niệm  thì 

không ai không thành tựu. Lời của vị cư sĩ này cũng 

đáng được chúng ta cảnh sách. 

Hiện tại thế giới này là loạn thế, tai nạn rất nhiều, 

rất nhiều. Đến lúc nào thì chúng ta gặp phải? Không 

220 



ai dám đoán định. Người thông  minh,  người  có tính 

cảnh giác cao, mỗi giờ mỗi phút luôn nhắc nhở chính 

mình, cho dù gặp phải tai nạn cũng không khiếp sợ, 

họ  định  tâm  niệm  Phật.  Nếu  như  trong  mạng  chính 

mình  không  gặp  tai  nạn  này,  bạn  sẽ  rất  bình  an  mà 

trải qua. Ngược lại, nếu trong mạng có kiếp nạn này, 

sẽ vừa lúc bạn vãng sanh Tịnh Độ, A Di Đà Phật nhất 

định đến tiếp dẫn, cho  nên bạn nhất định không nên 

tham sống sợ chết. Đây là người chân thật giác ngộ. 

Cho  dù  bạn  vẫn  còn  mê  luyến  thế  gian  này,  không 

muốn vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc, lúc gặp phải 

tai  nạn  bạn  vẫn  không  nên  khiếp  sợ,  mà  xưng  niệm 

Phật hiệu, đó chính là trên Kinh đã nói  "thọ chung chi 

 hậu,  sanh  tôn  quý  gia,  chư  căn  vô  khuyết",   đời  sau 

bạn vẫn có thể hưởng được phước báo trời người viên 

mãn. Vì vậy, bạn không thể quên đi niệm Phật, công 

đức của niệm Phật thù thắng không gì bằng. 

Thế  nhưng  niệm  Phật  phải  biết  niệm.  Thế  nào 

gọi  là  biết  niệm?  Đại  đức  xưa  thường  nói:   "Tâm 

 miệng  tương  ưng thì  mới  gọi  là biết  niệm".   Câu  nói 

221 



này  không  sai,  thế  nhưng  ý  nghĩa  vẫn  chưa  đủ  rõ 

ràng. Tôi nghe câu nói này cảm thấy có vấn đề, đồng 

tu  sơ  học  nghe  câu  nói  này  chắc  chắn  có  vấn  đề. 

Chúng  ta  niệm  câu  A  Di  Đà  Phật  này,  miệng  niệm, 

tâm làm sao tương ưng? Tâm đầy đủ 48 nguyện của 

A Di Đà Phật thì tâm, miệng của bạn liền tương ưng. 

Nếu bạn không thể nhớ 48 nguyện thì bạn làm sao có 

thể  tương  ưng?  Cho  nên  chúng  ta  định  ra  thời  khóa 

sớm tối, mỗi sáng đọc 48 nguyện, hy vọng tâm cùng 

miệng  tương  ưng.  Mỗi  câu  Phật  hiệu  đều  viên  mãn 

đầy  đủ  48  nguyện,  đây  gọi  là   "một  niệm  tương  ưng 

 một  niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ưng  niệm  niệm 

 Phật".  Sợ  các  đồng  tu  không  thể  thể  hội  đầy  đủ  ý 

nghĩa này. Tâm hạnh phải tương ưng tức là trong tâm 

có  48  nguyện,  48  nguyện  nhất  định  phải  thực  tiễn 

ngay trong cuộc sống. Hay nói cách khác, tâm là tâm 

của  A  Di  Đà  Phật,  niệm  là  niệm  của  A  Di  Đà  Phật 

(niệm của A Di Đà Phật chính là nguyện của A Di Đà 

Phật), hạnh là hạnh của A Di Đà Phật, như vậy mới 

viên  mãn tương ưng. Đây là   "một niệm tương ưng",  

tương  ưng  được  viên  mãn.  “Một  niệm  tương  ưng” , 

222 



bạn liền ở ngay trong một niệm này chính là hóa thân 

của A Di Đà Phật; “niệm niệm tương ưng” , bạn niệm 

niệm đều là hóa thân của A Di Đà Phật, bạn làm sao 

mà không thành tựu? Không chỉ thành tựu vãng sanh, 

tôi  khẳng  định  các  vị  đều  có  thể  đạt  thượng  thượng 

phẩm vãng sanh. Việc này còn có thể hoài nghi hay 

sao? 

Thế  Tôn  hết  lời  khuyên  bảo  chúng ta  học  A  Di 

Đà Phật. Ngài ở trong bổn Kinh này vì chúng ta giới 

thiệu  qua,  A  Di  Đà  Phật  chính  là   "quang  trung  cực 

 tôn, Phật trung chi vương".  Phật nói hai câu này là ý 

nghĩa gì? Đều là hy vọng chúng ta học tập với A Di 

Đà Phật. A Di Đà Phật ở đâu? "Kinh Vô Lượng Thọ" 

chính là A Di Đà Phật. Chúng ta có thể đọc tụng, thọ 

trì, vì người diễn nói, đây chính là rõ ràng chính thức 

học A Di Đà Phật. Chỉ cần  đem việc này học thành 

công  thì  được  rồi,  thế  xuất  thế  gian  bao  gồm  tất  cả 

pháp  đều  không  cần  học  nữa.  Các  vị  phải  nên  biết, 

học  những  thứ  đó  đều  là  chướng  ngại.  Bạn  đem  sự 

việc này học được tốt rồi, bao gồm tất cả chướng ngại 

223 



đều tiêu trừ hết, tự nhiên liền khế nhập vào cảnh giới 

"Hoa  Nghiêm".  Cảnh  giới  Hoa  Nghiêm  là   "lý  sự  vô 

 ngại, sự sự vô ngại". 

Chúng  ta  phải  thông  minh,  phải  có  trí  tuệ.  Nếu 

như cảm thấy thế gian còn có thứ khác tốt hơn muốn 

học, đây là tình chấp phiền não của thế gian vẫn chưa 

tiêu trừ hết, vẫn chưa thể buông xả, chính mình vẫn 

không thể vượt qua được chính mình, chính mình làm 

chướng ngại chính mình. Các đồng tu phải tỉ mỉ  mà 

suy xét mấy câu nói này. Tôi tuyệt đối không hại bạn, 

tuyệt  đối  không  chướng  ngại  bạn,  tôi  nói  những  lời 

này  đều  là  căn  cứ  vào  lời  dạy  bảo  của  Như  Lai  mà 

nói, không hề có ý của chính tôi trong đó. 


**************** 

224 



Kinh  văn:  "Thường  tu  thù  thắng  phạm 

hạnh”.    

27.  Nguyện  thứ  hai  mươi  bảy:  “TU  THÙ 

THẮNG HẠNH NGUYỆN” 

Nguyện này chỉ có một câu. 

Kinh văn: “Nhược bất nhĩ giả, bất thủ chánh 

giác". 

Câu này là tổng kết ba nguyện phía trên. 

Nguyện  thứ  hai  mươi  bảy  quan  trọng,  nếu  như 

không có nguyện này, chỉ riêng được phước báo trời 

người, chúng ta thử nghĩ xem, phước báo trời người 

hưởng hết rồi, chẳng phải phiền phức đến sao? Vẫn là 

phải  đọa  lạc.  Thế  nhưng  nguyện  này  vẫn  xem  là 

không tệ, đời sau được phước báo trời người, bạn vẫn 

phải tiếp tục tu hành. Trong việc tiếp tục tu hành, có 

hai loại thù thắng. Loại thù thắng thứ nhất, bạn chân 

thật triệt để giác ngộ, triệt để buông xả, bạn liền vãng 

sanh  làm  Phật.  Loại  thứ  hai  chưa  triệt  để  giác  ngộ, 

225 



phước báo trời người của bạn đời đời kiếp kiếp có thể 

giữ được thì bạn sẽ không đọa vào ba đường ác. Vì 

sao vậy? Bạn có thể tiếp tục không ngừng tu   "phạm 

 hạnh".  Chúng  ta  xem  thấy  Quốc  Sư  Ngộ  Đạt  trong 

"Từ Bi  Tam Muội Thủy Sám", mười đời ông là cao 

tăng, ông chính là thuộc về nguyện này. Trong truyện 

ký  ghi  chép,  khoảng  100  năm  từ  triều  nhà  Hán  đến 

triều nhà Đường, ông trải qua sanh tử luân hồi, không 

đọa ác đạo, đây là lần lợi ích nhất đẳng.   

 "Phạm hạnh",  chữ  "phạm"  ý nghĩa là thanh tịnh. 

Muốn  được  thanh  tịnh  nhất  định  phải  ly  dục.  “Tài, 

 sắc, danh, thực, thùy”,  năm loại dục này đều phải tan 

nhạt thì mới có thể gọi là   "phạm hạnh".  Trên "Kinh 

Kim Cang" dạy  "lìa tất cả tướng, tu tất cả thiện".  Lìa 

tất cả tướng   thì bạn đã thanh tịnh rồi, cái thiện mà bạn 

tu gọi là  "phạm hạnh".  Phật nói với chúng ta, ý nghĩa 

của tất cả thiện là gì? Đồng tu tu học Tịnh Độ phải rất 

rõ  ràng,  những  chỗ  này  không  thể  mơ  hồ.  Thế  Tôn 

trong tất cả Kinh luận Đại Thừa và Tiểu Thừa nói cho 

chúng ta nghe thật là quá nhiều, quá nhiều, chúng ta 

226 



không  cách  gì  ghi  nhớ  được,  vậy  chúng  ta  phải  bắt 

tay vào từ chỗ nào? Làm thế nào thực tiễn giáo huấn 

của  Phật  Đà?  Việc  này  không  thể  không  nắm  lấy 

cương lĩnh. 

Khi  Tịnh  Tông  Học  Hội  thành  lập,  chúng  ta  đã 

chọn  ra  năm  khóa  mục  cương  lĩnh.  "Tịnh  Nghiệp 

Tam Phước" trên  "Quán Kinh", chúng ta có ghi nhớ 

hay  không?  Có  nỗ  lực  mà  phụng  hành  hay  không? 

Trong Kinh giáo Đại - Tiểu Thừa, Phật dạy chúng ta, 

khi  ở  chung với  đại  chúng  phải  tu  "Lục  Hòa  Kính". 

Hai khóa mục này là căn bản của căn bản. Nếu chúng 

ta  tu  không  tốt  hai  khóa  mục  này  thì  các  thứ  khác 

thảy  đều  là  luống  không,  cho  dù  ngày  ngày  niệm 

Phật,  nhưng  bạn  sẽ  không  thể  giữ  được  thân  người. 

Việc này chúng ta phải biết. 

Năm  đầu  nhà  Thanh,  Pháp  sư  Từ  Vân  Quán 

Đảnh  nói  rõ  ở  trong  "Kinh  Lăng  Nghiêm",  phía  sau 

"Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương 

Sớ Sao" là người niệm Phật có một trăm loại quả báo 

khác nhau, quả báo thứ nhất chính là đọa A Tỳ Địa 

227 



Ngục. Năm xưa, khi tôi học tập bộ Kinh này mê hoặc 

không hiểu được ý nghĩa, có nghĩ thế nào cũng nghĩ 

không thông. Tôi thỉnh giáo lão sư Lý:  "Tại sao quả 

 báo  đầu  tiên  của  người  niệm  Phật  là  đọa  địa  ngục, 

 đọa ngạ quỷ, đọa súc sanh?" . Lão sư Lý nói:  "Đây là 

 vấn đề lớn, tôi không nói với một mình anh, đến khi 

 giảng Kinh sẽ cùng nói với đại chúng".  Quả báo đó là 

do nguyên nhân gì? Tuy là niệm Phật, nhưng tâm bạn 

không  thanh  tịnh,  hay  nói  cách  khác,  tự  tư  tự  lợi, 

tham sân si mạn không cách gì buông xả. Vì sao bạn 

bị đọa vào ba đường ác? Do tham sân si  mà bị đọa, 

không phải là do niệm Phật. Niệm  Phật vì sao cũng 

có  thể  đọa?  Sức  mạnh  niệm  Phật  của  bạn  yếu,  sức 

mạnh của tham sân si quá mạnh, điều này trên Kinh 

Phật  thường  nói,  khi  lâm  chung  nghiệp  lực  lôi  kéo, 

 "cái mạnh kéo  trước" , tham sân si  mạnh hơn  so với 

công phu niệm Phật của bạn, nó đã kéo bạn đi trước. 

Đạo lý là như vậy. Do đây có thể biết,  "phạm hạnh" 

thật là quan trọng. Nếu như bạn tu  "phạm hạnh niệm 

 Phật",   cho  dù  không  thể  vãng  sanh,  bạn  vẫn  có  thể 

giữ  được  hai  cõi  trời  người.  Cũng  chính  là  nói,  bạn 

228 



rất  chăm  chỉ  nỗ  lực  học  tập  Tam  Phước,  Lục  Hòa, 

Tam  Học,  Lục  Độ,  Phổ  Hiền  Mười  Nguyện,  bạn  có 

thể  làm  đến  được  mấy  phần  trăm,  đây  gọi  là   "phạm 

 hạnh".   Thế nhưng, bạn tuyệt nhiên không cứu  cánh, 

tuyệt nhiên không triệt để, vì tham sân si mạn của bạn 

chưa đoạn, chỉ là nhạt được mấy phần mà thôi, tuyệt 

nhiên chưa đoạn, tuyệt nhiên chưa quên ngã. 

Trên  "Kinh  Kim  Cang"  nói   "lìa  tất  cả  tướng", 

tức là lìa bốn tướng:  “ngã tướng, nhân tướng, chúng 

 sanh tướng, thọ giả tướng” . Nếu bạn chưa hề lìa bốn 

tướng  này,  bạn  tu  Tam  Phước,  Lục  Hòa,  Lục  Độ, 

Mười Nguyện Phổ Hiền đều là phước báo trời người. 

Phước mà bạn tu được, sức mạnh của phước vượt qua 

tham sân si, khi lâm chung bạn mới có thể  "sanh tôn 

 quý  gia,  chư  căn  bất  khuyết".  Nếu  như  tham  sân  si 

của  bạn  vượt  hơn  Tam  Phước,  Lục  Hòa,  Lục  Độ, 

Mười Nguyện Phổ Hiền mà bạn tu thì rất nguy hiểm, 

vẫn là đọa ác đạo trước. Đạo lý và sự thật này chúng 

ta chân thật phải làm cho rõ ràng, chúng ta liền sẽ cẩn 

trọng  tỉ  mỉ,  không  dám  trái  với  giáo  huấn  của  Phật 

229 



Đà. Trái với giáo huấn của Phật Đà là tự cam đọa lạc, 

bạn nhất định phải xem trọng  "phạm hạnh" . 

 "Phạm hạnh",  dùng lời hiện tại mà nói, đó là tâm 

thanh tịnh, tâm bình đẳng .  Trong "Chú Giải" của lão 

cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, ông dẫn chứng từ Kinh điển, 

nói  với  chúng  ta  về  họa  hại  của  phiền  não  tập  khí 

(dẫn dụng chú giải “Kinh Pháp Hoa” của Đại Sư Gia 

Tường, người thời nhà Đường). Ông nói:  "Hữu nhân 

 ngôn thông thủ, nhất thiết giới vi phạm hạnh",  trì giới 

làm phạm hạnh;  "Biệt danh đoạn dâm vi phạm hạnh". 

"Đoạn dâm" có hai ý, nghĩa hẹp và nghĩa rộng; nghĩa 

hẹp là dâm dục của nam nữ, nghĩa rộng là phàm hễ 

bất cứ sự việc quá đáng nào đều gọi là  "dâm",  thí dụ 

trời mưa u ám,  mưa quá nhiều gọi là mưa dâm ,   chữ 

 "dâm"   chính  là  quá  đáng.  Ngay  trong  cuộc  sống 

thường ngày, chúng ta không lìa khỏi  “tài, sắc, danh, 

 thực, thùy”, đây là nhu yếu phẩm đời sống của chúng 

ta, thế nhưng nếu bạn hưởng thụ quá đáng đều gọi là 

 "dâm",   đều  sanh  ra  chướng  ngại.  Trong  "Đại  Phẩm 

Bát  Nhã  Kinh"  nói,  ngay  cả  sanh  đến  Trời  Phạm 

230 



Thiên cũng trở thành chướng ngại, huống hồ là tu đạo 

Bồ Đề. 


************************* 

 

(VCD 150)  

10Ở  ngay  chỗ  này  chúng  ta  liền  biết  được,  sanh 

Phạm Thiên là trời sơ thiền. Sơ thiền là Phạm Thiên, 

nhị  thiền  là  Quang  Thiên,  tam  thiền  là  Tịnh  Thiên. 

Do đây có thể biết, địa vị này không phải là rất cao. 

Nếu  bạn  muốn  sanh  Phạm  Thiên,  bạn  phải  tu  thành 

thiền định. Thiền định của thế gian là sơ thiền trong 

Tứ  thiền.  Người  sơ  thiền  được  thiền  định,  họ  đã  lìa 

dục rồi, cho nên tâm thanh tịnh, bình đẳng hiện tiền; 



10 Bắt đầu đĩa 150 

231 



tâm  địa  được  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  đây  là  sơ  đắc. 

Cho  nên,  ngay  trong  mỗi  niệm  vẫn  còn  ham  muốn 

hưởng thụ quá đáng, tâm của bạn chắc chắn sẽ không 

thanh tịnh, không bình đẳng, hay nói cách khác, bạn 

không thể được thiền định. 

Có đồng tu nói với tôi, họ cũng đã từng gặp qua 

một  số  Đại  đức  tu  hành,  tên  tuổi  rất  cao,  nghe  nói 

công phu  dường như  cũng  không  tệ,  có  năng  lực  trị 

bệnh  cho  người,  gần  như  đều  có  thần  thông,  thế 

nhưng cái ta của họ rất lớn, trong mắt không người, 

rất là kiêu ngạo. Các vị nghĩ xem, đây là Đại đức như 

thế  nào?  Chúng  ta  xem  thấy  trong  điển  tích  của 

Thánh Hiền thế xuất thế gian, người càng có học vấn, 

có  đức  hạnh  thì  càng  khiêm  tốn,  càng  nhường  nhịn, 

đối nhân xử thế tiếp vật tâm bình khí hòa, chắc chắn 

không có hiện tượng cống cao ngã mạn này. Do đây 

có  thể  biết,  họ  tuyệt  đối  không  phải  là  Thánh  Hiền 

nhân của thế xuất thế gian, họ là người cõi nào vậy? 

Chúng ta đọc "Kinh Lăng Nghiêm", phía sau có nói 

50  loại  ngũ  ấm  ma,  xem  từ  biểu  hiện  bên  ngoài,  trí 

232 



tuệ thần thông đạo lực của ma cùng chư Phật Bồ Tát 

gần như không có gì khác biệt, nhưng ma có tánh khí, 

có  tính  tình,  trong  mắt  không  người.  Từ  chỗ  này 

chúng ta liền biết được, họ tương ưng với 50 loại ngũ 

ấm ma, không tương ưng với Phật Bồ Tát. Cho nên, 

trên  "Kinh  Lăng  Nghiêm"  Phật  nói  thời  đại  này  của 

chúng  ta  là   "tà  sư  nói  pháp  nhiều  như  cát  sông 

 Hằng".  Những tà sư này rất có thế lực, rất có phước 

báo, phước báo của họ lớn hơn nhiều so với chúng ta, 

chúng ta không thể sánh với họ. Họ cũng có rất nhiều 

đồ  chúng,  chính  gọi  là   "pháp  nhược  ma  cường",  

chúng ta ở bất cứ phương diện nào cũng đều không 

thể  sánh  được  với  họ.  Thế  nhưng,  cái  đạo  này  của 

chúng  ta  chắc  chắn  có  thể  sanh  Tịnh  Độ,  chắc  chắn 

có  thể  thấy  A  Di  Đà  Phật,  còn  đạo  đó  của  họ  thì 

không thể. Phân biệt giữa tà và chánh, thực tế mà nói 

là  rất  đơn  giản,  trong  chánh  pháp  chắc  chắn  là  phải 

đoạn  phiền  não,  không  thể  nói  là  tăng  thêm  phiền 

não, không có đạo lý này. 

233 



Cho  nên,  "phạm  hạnh"  vẫn  có  nghĩa  sâu.  Nghĩa 

sâu gì vậy? Trên "Pháp Hoa Gia Tường Sớ" lại nói: 

 "Phạm hạnh chi tướng giả, phạm danh Niết Bàn, tức 

 căn  bản  pháp  luân,  đại  Niết  Bàn  dã,  hạnh  tức  vạn 

 hạnh, đáo đại Niết Bàn dã".  Ý nghĩa này sâu. Đây là 

Thế  Tôn  đã  nói  trên  Kinh  Đại  Thừa,  đích  thực  là  ý 

này.  Nghĩa  cạn  của   "phạm  hạnh"   là  có  thể  siêu  việt 

sáu cõi, nghĩa sâu là không những siêu việt sáu cõi, 

mà còn siêu việt mười pháp giới. Đại Niết Bàn trong 

pháp căn bản,  "hạnh"  đích chỉ Lục Độ Vạn Hạnh, tu 

Lục  Độ  Vạn  Hạnh  liền  có  thể  đến  Đại  Niết  Bàn. 

Trong  "Đại  Nhật  Kinh  Sớ"  cũng  có  cách  nói  này: 

 "Phạm vị Niết Bàn, phạm hạnh vị tu, phạm hạnh giả 

 danh, cụ đại Niết Bàn, danh vi phạm".  Do đây có thể 

biết, ý nghĩa của chữ  "phạm"  tuyệt nhiên không hạn 

cuộc  ở  trì  giới  và  đoạn  dâm  mà  thôi,  huống  hồ  bổn 

nguyện của A Di Đà Phật, trong nguyện văn này nói 

 "thù  thắng  phạm  hạnh" ,  ý  nghĩa  của  nó  liền  viên 

mãn;  cạn,  sâu,  rộng  hẹp,  tròn  đầy,  viên  mãn  hàm 

nhiếp ở ngay trong đó. 

234 



Chúng  ta  phải  học  tập  như  thế  nào?  Việc  thứ 

nhất  là  buông  bỏ  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước 

của  chính  mình,  tùy  thuận  giáo  huấn  trên  "Kinh  Vô 

Lượng  Thọ".  Đặc  biệt  là  trong  Kinh  điển  nói  với 

chúng ta quy phạm trong cuộc sống thường ngày, từ 

phẩm 33 đến phẩm 37 của bổn Kinh này nói về năm 

giới mười thiện. Người xưa nói rất hay, nói được rất 

tường tận. Trong những năm gần đây, đồng tu ở các 

nơi yêu cầu tôi thọ Tam quy ngũ giới. Tam quy thì tôi 

đã  giải  thích  tỉ  mỉ  rồi,  còn  ngũ  giới  thì  tôi  chọn  lấy 

đoạn Kinh văn trong "Kinh Vô Lượng Thọ" này, đây 

là  Thế  Tôn  ở  trên  hội  "Vô  Lượng  Thọ"  giảng  cho 

chúng ta nghe tường tận Tam quy ngũ giới. Hiện tại 

chúng ta đem đoạn Kinh văn này biên vào trong Kinh 

văn  của  khóa  tụng  tối,  mỗi  tối  đọc  qua  một  lần. 

Chúng ta nỗ lực mà phản tỉnh, kiểm điểm, những điều 

Phật  dạy  chúng  ta  làm,  chúng  ta  có  làm  được  hay 

chưa?  Những  điều  Phật  dạy  chúng  ta  không  được 

làm,  chúng  ta  có  trái  phạm  hay  không?  Đây  gọi  là 

chân thật tu khóa sớm tối, không đến nỗi chỉ có hình 

thức  mà  không  có  nội  dung  của  khóa  sớm  tối.  Chỉ 

235 



trọng  hình  thức,  không  trọng  thực  chất  thì  chúng  ta 

không  thể  chuyển  đổi  được  nghiệp,  hay  nói  cách 

khác, tương lai sau khi chết vẫn phải luân  hồi. Điều 

này  không  phải  trò  đùa,  không  phải  là  diễn  kịch. 

Chúng ta có muốn ngay trong một đời này vĩnh thoát 

luân hồi hay không? Thế gian này quá khổ rồi! 

Lần  trước,  cách  đây  không  bao  lâu,  Pháp  sư 

Minh Tục Trường Xuân đến nơi đây nói cho chúng ta 

nghe  một  câu  chuyện  có  thật,  xảy  ra  vào  khoảng 

tháng tư năm ngoái. Câu chuyện này rất nhiều đồng 

tu đều đã nghe qua. Nước Bắc Hàn có hơn 100 vị sơn 

thần (hiện tại đang niệm Phật, tu Tịnh Độ), nói với họ 

là trên trời không ổn định. Trên trời không ổn định thì 

trên  đất  cũng  không  thể  ở,  chỗ  tốt  nhất  vẫn  là  Thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Cho  nên,  sơn  thần  thỉnh 

pháp sư trong chùa của họ đi. Vị lão Tỳ Kheo ni này 

là Pháp sư Thường Huệ hơn 60 tuổi, bà có viết một 

thiệp  chúc  mừng  năm  mới  gởi  cho  tôi,  nhờ  người 

mang  đến.  Pháp  sư  Thường  Huệ  không  có  đi  học, 

không biết chữ, 12 tuổi xuất gia, tu hành lâu năm, đức 

236 



hạnh rất tốt. Sơn thần tôn kính bà, muốn mời bà đến 

Bắc Hàn để lãnh đạo họ niệm Phật. Các vị sơn thần 

này  còn  nhờ  thiên  thần giúp  sức  để mang  bà  đi.  Họ 

mang  bà  đi  sắp  ra  khỏi  biên  giới,  thần  hộ  pháp  của 

chúng  ta  quá  lợi  hại,  hiện  đại  thân.  Kết  quả,  thiên 

thần vừa nhìn thấy liền bỏ đi, các vị sơn thần không 

còn cách nào, họ đành để pháp sư xuống  Chùa Như 

Lai ở núi Trường Bạch, cách đạo tràng của bà ở hơn 

một ngàn cây số. Trong thời gian rất ngắn, sơn thần 

đã  đem  một  người  sống  mang  đi  hơn  một  ngàn  cây 

số. Sự việc này xảy ra khoảng tháng 4 năm ngoái, là 

việc thật, không phải giả, không phải nằm mộng. 

Vị  pháp  sư  này  liền  hỏi  sơn  thần:   "Các  vị  làm 

 sơn  thần  thời  gian  bao  lâu  rồi?".  Họ  đáp:   "Hơn  ba 

 ngàn  năm" .  Pháp  sư  lại  hỏi:   "Ba  ngàn  năm  trước 

 Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  vẫn  còn  tại  thế,  vì  sao  các 

 người không theo học với Thích Ca Mâu Ni Phật?". 

Họ  đáp  rằng:   "Vào  lúc  đó,  chúng  tôi  không  tin 

 tưởng".  Không tin tưởng thì đâu còn cách nào? Đến 

nay  họ  mới  tin  tưởng,  điều  này  cũng  rất  đáng  được 

237 



chúng ta cảnh thức. Hiện tại ngay đến quỷ thần đều 

xem  thấy  rõ  ràng  việc  thiên  thượng  nhân  gian,  cho 

nên  có  rất  nhiều  người  sanh  thiên,  hiện  tại  sơn  thần 

thấy rõ ràng, cõi trời họ cũng không muốn đi, họ chỉ 

muốn đến Thế giới Cực Lạc. Hiện tại tám vị sơn thần 

này bởi vì không mời được pháp sư, họ  cũng không 

còn  mặt  mũi  trở  về  gặp  người,  nên  họ  đều  ở  lại 

Trường Xuân, đạo tràng của vị  lão  pháp sư  là  Chùa 

Bách Quốc Hưng Long, làm thần hộ pháp ở đạo tràng 

này. Họ quy y Tam Bảo, cùng nhau theo lão pháp sư 

tu  Tịnh  Độ.  Đạo  tràng  này  cũng  tụng  "Kinh  Vô 

Lượng  Thọ",  cũng  niệm  Phật  ngày  đêm  không  gián 

đoạn. 

Chúng ta nghe được tin tức này, trong tâm rất là 

phấn  chấn,  kiên  định  tín  tâm  của  chúng  ta.  Tôi  mời 

Pháp sư Minh Tục đem sự việc này nói lại một cách 

tường tận, làm thành một băng ghi hình. Thứ bảy sau, 

trước  khi  chúng  ta  giảng  Kinh,  có  thể  đem  mở  phát 

băng  ghi  hình  này  ở  đây  để  mọi  người  cùng  xem, 

cùng nghe qua. Đây là sự thật không phải là hư giả, 

238 



tuyệt đối không phải là câu chuyện thần thoại. Vị lão 

hòa  thượng  này  hiện  tại  vẫn  còn,  nếu  như  các  vị 

muốn  đến  phương  Bắc  thăm  viếng,  bà  rất  hoan 

nghênh tiếp kiến các vị. Thế nhưng hiện tại không thể 

đi, vì sao vậy? Trời quá lạnh, lạnh đến âm mấy mươi 

độ, chúng ta không chịu nổi. Hiện tại Bắc Kinh buổi 

tối đều là âm đến mười mấy độ, nghe nói khí hậu cao 

nhất là âm chín độ. Chúng ta ở phương Nam quen rồi, 

đến  nơi  đó  thật  sự  là  không  chịu  nổi.  Khoảng  thời 

gian  tốt  nhất  là  tháng  tư  và  tháng  năm,  vào  lúc  này 

khí hậu rất tốt. Cho nên, nếu như các vị đồng tu muốn 

đến thăm viếng Trung Quốc đại lục, tôi cảm thấy nơi 

này nhất định phải đến xem qua, gần gũi thân cận vị 

lão Tỳ Kheo ni này, bạn sẽ được nghe bà giảng khai 

thị. Chúng ta có thể tổ chức đoàn đi thăm viếng. Mục 

đích  thăm  viếng  chủ  yếu  của  chúng  ta  là  làm  kiên 

định tín nguyện của chúng ta, sau đó bạn mới buông 

bỏ  vạn  duyên.  Ngày  nay  vì  sao  chúng  ta  không  thể 

buông  xả  ngoại  duyên?  Tín  nguyện  của  chúng  ta 

không kiên định, cho nên chính mình tuy là học Phật, 

nhưng không thể nào có được lợi ích chân thật, chỉ là 

239 



tu được chút phước báo nhỏ trong cửa Phật mà thôi. 

Phước  báo  nhỏ,  tương  lai  đến đâu để  hưởng  thì  vẫn 

không  đáng  tin,  đời  sau  nếu  không  có  được  phước 

báo  trời  người,  phước  báo  của  bạn  không  thể  ở  trời 

người hưởng. Sự việc này đều là sự thật, chúng ta có 

thể không suy xét nhiều hay sao? Chúng ta không nên 

đem sự tu học ngay trong một đời này để đời sau đi 

vào  đường  súc  sanh  hưởng,  đi  vào  cõi  quỷ  hưởng 

phước, vậy thì sai rồi. 

Chúng ta phải nên cố gắng ghi nhớ, Thế Tôn dặn 

bảo  chúng  ta   "thọ  trì  đọc  tụng,  vì  người  diễn  nói" . 

Câu nói này, ngay trong cả đời Thế  Tôn đã nói qua 

mấy vạn lần, mỗi một bộ Kinh đều nói rất nhiều lần. 

Bộ  "Kinh  Kim  Cang"  từ  đầu  đến  cuối  chỉ  có  hơn 

5000 chữ, trong đây đã nói qua mười mấy lần, chân 

thật là hết lòng hết dạ dặn bảo chúng ta hết lời. 

Chúng  ta  học  tập,  trước  tiên  phải  hạ  thấp  dục 

vọng thì tâm của chúng ta mới có thể được thanh tịnh. 

Tâm thanh tịnh thì niệm Phật mới hữu dụng. Sau đó 

240 



tuân theo giáo huấn của Phật,  "phát tâm Bồ Đề, một 

 lòng chuyên niệm".  

Ý nghĩa của tâm Bồ Đề là gì, chúng ta phải làm 

cho  rõ  ràng.  Chúng  ta  tổng  kết  trên  cương  lĩnh  mà 

nói,  "tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, 

 tâm chánh giác, tâm từ bi",  đây là tâm Bồ Đề. Ở ngay 

trong cuộc sống thường ngày, đối với tất cả người, tất 

cả việc, tất cả vật, chúng ta phải dụng tâm như vậy, 

đây gọi là phát tâm Bồ Đề. Tâm Bồ Đề phát rồi, phát 

ở trên miệng thì không ích gì, trên tâm phát rồi cũng 

không hữu dụng, nhất định phải thực tiễn. Thực tiễn 

tâm  Bồ  Đề  chính  là  Tam  Phước,  Lục  Hòa,  Lục  Độ, 

Mười Nguyện Phổ Hiền. Dùng tâm chân thành, thanh 

tịnh, bình đẳng, từ bi để  "hiếu dưỡng cha mẹ, phụng 

 sự  sư  trưởng,  từ  tâm  bất  sát,  tu  mười  nghiệp  thiện" 

thì  tâm  Bồ  Đề  của  bạn  liền  được  thực  tiễn.  Dùng 

công  đức  này  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  đây  gọi  là  phát 

nguyện hồi hướng. 

Chúng ta ngày ngày xướng kệ hồi hướng, lấy cái 

gì để hồi hướng? Người ta thì đem công đức chân thật 

241 



tu học mỗi ngày của chính mình để hồi hướng. Chúng 

ta  chính  mình  phải  phản  tỉnh  lại  một  chút,  chúng  ta 

mỗi ngày lấy cái gì để hồi hướng? Lấy tự tư tự lợi mà 

hồi  hướng,  lấy  tham  sân  si  mạn  để  hồi  hướng,  lấy 

những việc tổn người lợi mình để hồi hướng. Những 

thứ này không hồi hướng thì tốt hơn, càng hồi hướng 

càng đáng lo, việc hồi hướng này hướng đến nơi nào 

để đi vậy? Hướng đến ba đường ác để đi. Đây chính 

là  Pháp  sư  Quán  Đảnh  nói:   "Người  niệm  Phật  niệm 

 đến  ba  đường  ác".  Hiện  tại,  chúng  ta  hiểu  được  ý 

nghĩa  của  Tổ  sư  Đại  đức  nói,  mới  biết  được  sự  thật 

này  là  đáng  sợ,  sau  đó  mới  hiểu  được   "cần  tu  Giới 

 Định  Huệ,  diệt  trừ  tham  sân  si"   là  quan  trọng.  Cho 

nên,  thực  tiễn  Bồ  Tát  hạnh  chính  là  bố  thí,  trì  giới, 

nhẫn  nhục,  tinh  tấn,  thiền  định,  Bát  Nhã.  Ở  mọi  lúc 

vào mọi nơi, ngay trong tất cả cảnh duyên, đối nhân 

xử thế tiếp vật, chúng ta dùng tâm Bồ Đề, tâm chân 

thật giác ngộ, lìa tướng tu thiện bố thí, vì tất cả chúng 

sanh phục vụ. 

242 



Buổi chiều hôm nay, các vị xem thấy lãnh tụ của 

chín tôn giáo ở trong phòng hội nghị lầu hai mở hội 

kiểm  thảo.  Tôi  cũng  tham  gia.  Trong  hội  kiểm  thảo 

lần này, chúng ta tổ chức buổi kỳ nguyện vào tối ba 

mươi  mốt,  cùng  buổi  dạ  tiệc  mùng  một,  xem  có 

những  khuyết  điểm  nào  cần  phải  cải  tiến.  Hiện  tại, 

chín  tôn  giáo  hợp  tác  mật  thiết,  chân  thật  là  biến 

thành người một nhà, không có ai mà không hoan hỉ. 

Năm tới chúng ta vẫn muốn làm như vậy. Cho nên có 

rất nhiều bộ phận kém khuyết, hôm nay khi kiểm thảo 

từng việc, từng việc mà năm tới phải cải tiến, chúng 

ta  sẽ  làm  được  càng  viên  mãn  hơn  so  với  năm  nay. 

Chúng  ta  hy  vọng  đem  tôn  giáo  Singapore  đoàn  kết 

lại, dung hòa chủng tộc, ảnh hưởng đến toàn thế giới. 

Ngày  nay,  chúng  ta  biết  được  trên  thế  giới  vẫn 

còn rất nhiều nơi do chủng tộc mà chiến tranh, do tôn 

giáo  mà  chiến  tranh,  điều  này  vô  cùng  bất  hạnh. 

Chúng ta hy vọng đem mặt ảnh hưởng này mở rộng, 

phải làm một điển hình, phải đem hoạt động này làm 

thành băng ghi hình, làm thành VCD lưu thông toàn 

243 



thế  giới,  đặc  biệt  ở  những  quốc  gia  có  chiến  tranh 

động loạn, chúng ta tặng nhiều  một  chút để họ xem 

qua. Vì sao Ki Tô giáo cùng Hồi giáo của Singapore 

ngày ngày ở đây bắt tay hòa thuận đến như vậy, còn 

bên kia thì đánh nhau? Cho nên, ngày nay có đồng tu 

kiến nghị, năm tới chúng ta sẽ tổ chức tiếp, phải nên 

mời những môi giới truyền hình lớn trên thế giới đến 

tham gia. Việc này là đúng. Năm nay chúng ta không 

nghĩ đến, khi gửi thiệp mời, chúng ta không mời môi 

giới  truyền  hình  phát  thanh  các  quốc  gia  khác,  báo 

chí lớn, công ty truyền thông, chúng ta không có mời 

họ đến tham dự, để họ chủ động đăng tải, đem tin tức 

hòa bình này truyền bá khắp thế giới. Kiến nghị này 

hay,  chúng  ta  tiếp  nhận,  năm  tới  nhất  định  cải  tiến. 

Thế  nhưng  nếu  muốn  làm  trong  năm  nay,  chúng  ta 

chính  mình  phải  đem  những  thành  quả  này  tổng  kết 

lại, nên phải thảo ra kế hoạch đặc biệt, làm băng ghi 

hình cùng VCD tặng cho trường học, tặng cho đoàn 

thể  tôn  giáo,  đoàn  thể  chủng  tộc  khác  trên  toàn  thế 

giới. 

244 



Năm tới, nếu như muốn làm lớn hơn, chúng ta có 

thể  mời  toàn  thế  giới,  không  chỉ  là  môi  giới  truyền 

thông,  mà  đoàn  thể  tôn  giáo,  đoàn  thể  chủng  tộc, 

chúng ta thảy đều mời hết, khách  mời có thể sẽ đến 

một hai chục ngàn người. Trong đêm kỳ nguyện hôm 

đó, khách mời đã hơn tám ngàn người, vượt qua hai 

ngàn  người  so  với  dự  tính  của  chúng  ta.  Ngày  nay 

đồng  tu  đề  xuất  báo  cáo,  họ  dự  đoán  đại  khái  có 

khoảng  sáu  ngàn  người,  số  người  cùng  nhau  cầu 

nguyện đêm hôm đó có đến sáu ngàn người, phần lớn 

đều  là  tín  đồ  Phật  giáo.  Cho  nên  chúng  ta  hy  vọng 

năm tới, những tín đồ tôn giáo khác cũng muốn đến 

tham gia cầu nguyện, chúng ta hòa thuận cùng ở với 

nhau,  đối  đãi  bình  đẳng,  đoàn  kết,  cũng  là  tiến  bộ 

từng ngày, ngày ngày đang tiến bộ, không chỉ có thể 

giúp  cho  thế  giới  hòa  bình,  mà  còn  có  ích  cho  việc 

tiêu tai giải nạn. Cho dù chúng ta không thể hóa trừ 

hết kiếp nạn ngay trước  mắt, nhưng chúng ta có thể 

làm cho kiếp nạn trước mắt sẽ chậm lại, phạm vi kiếp 

nạn có thể thu nhỏ, điều này là có thể khẳng định, ta 

có thể tin tưởng. Chúng ta không thể không cảm kích 

245 



những người lãnh đạo tôn giáo này, họ đã chân thật 

giác ngộ, chân thật quay đầu, biết được tính nghiêm 

trọng của tai nạn xã hội, cho nên buông bỏ thành kiến 

của  chính  mình,  cùng  nhau  đoàn  kết  cầu  nguyện, 

cùng  nhau  thúc  đẩy  sứ  mạng  thần  thánh  an  định  xã 

hội, thế giới hòa bình, cho nên tôi rất là bội phục. 

Hôm nay, trong hội nghị kiểm thảo có nhắc đến, 

bởi vì chúng ta chưa thấy qua văn cầu nguyện của họ, 

có nghe cũng không hiểu, cho nên có rất nhiều người 

trong đó đã bỏ về. Năm tới chúng ta sẽ cải tiến. Làm 

thế nào để cải tiến? Cư Sĩ Lâm sẽ in văn cầu nguyện 

ra  bốn  loại  văn  tự,  trong  đó  còn  có  giảng  giải  nên 

chúng ta đều có thể xem hiểu, trước khi cầu nguyện 

sẽ  có  năm  phút  thuyết  minh,  vậy  thì  chúng  ta  liền 

thấy hứng thú. Chúng ta đang không ngừng cải tiến, 

đây là tinh tấn Ba La Mật. Trên Kinh giáo Đại Thừa 

thường nói  "cảnh tùy tâm chuyển" , cho nên đang lúc 

cầu  nguyện,  nhất  định  tâm  hạnh  tương  ưng  thì  việc 

cầu nguyện này liền sanh ra hiệu quả không thể nghĩ 

bàn. Việc này đích thực cần có cải tiến. 

246 



Vì  vậy,  "phát  tâm  Bồ  Đề"   không  phải  một  câu 

nói  trống  không,  nhất  định  tâm  hạnh  phải  thực  tiễn. 

Cứ như vậy mà  "một lòng chuyên niệm",  liền có thể 

hướng đến Đại Niết Bàn,  "phạm hạnh"  chân thật. Do 

đó, Bồ Tát vừa nghe Phật hiệu liền đầy đủ công đức 

như vậy, công đức Phật hiệu không thể nghĩ bàn, đạo 

lý  chính  ngay  chỗ  này.  Phàm  phu  chúng  ta  tuy  là 

không thể giống như Bồ Tát, khi vừa  "nghe danh"  thì 

tư  huệ  tu  huệ  thảy  đều  đầy  đủ  ở  ngay  trong  đó,  thế 

nhưng   "một  khi  nghe  qua  tai,  mãi  trồng  được  thiện 

 căn",  công đức này cũng không thể nghĩ bàn, ở ngay 

trong một đời không thể thành tựu, khi chủng tử Phật 

đã  được  trồng  xuống,  đời  sau  kiếp  sau  gặp  được 

duyên, chủng tử này liền sẽ khởi hiện hành. Các đồng 

tu  chúng  ta  ngồi  đây  chính  là  thuộc  về  chủng  tánh 

này,  ngay  trong  đời  quá  khứ  đã  từng  nghe  qua  danh 

hiệu "A Di Đà Phật", tuy nghe mà không hiểu nghĩa, 

cho  nên  nguyện  vãng  sanh  Tịnh  Độ  chưa  phát  sanh 

ra; ngay đời này được thân người, lại có thể tiếp tục 

tu  "phạm hạnh"  thù thắng. Cho nên, nguyện văn này 

chẳng phải là nói ra tình hình hiện tiền của mọi người 

247 



chúng ta hay sao? Đây chính là A Di Đà Phật an ủi 

đối với chúng ta, thăm hỏi đối với chúng ta. Sau khi 

chúng ta nghe rồi, vừa hoan hỉ lại vừa hổ thẹn, càng 

phải cảnh tỉnh, chăm chỉ nỗ lực, hy vọng ngay trong 

đời này không luống qua, chắc chắn thành tựu. 

Ở đoạn Kinh văn này, Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ 

trích  dẫn  mấy  câu  nói  trên  "Tôn  Thánh  Đà  La  Ni 

Kinh":  "Chư phi điểu súc sanh, hàm linh chi loại, văn 

 thử  Đà  La  Ni,  nhất  Kinh  ư  nhĩ,  tận  thử  nhất  thân, 

 cánh  bất  phục  thọ". Đà  La  Ni  là  tiếng  Phạn,  thông 

thường dịch là chú, cũng dịch là tổng trì, đều là Thế 

Tôn  nói  ra.  Trong  chú  ngữ,  thông  thường  pháp  sư 

dịch Kinh đều không dịch, đây là vào thời xưa gọi là 

một  trong  năm  loại  không  dịch.  Tại  vì  sao  không 

dịch? Phật nói ra những lời này, trong đó rất là phức 

tạp, không phải một loại ngôn ngữ, cũng không phải 

ngôn  ngữ  của  Ấn  Độ  thời  đó,  người  Ấn  Độ  cũng 

không  hiểu.  Cho  nên,  có  một  số  Tổ  sư  Đại  đức  nói 

với chúng ta, trong  đây phần nhiều là ngôn ngữ của 

sáu cõi, khi Thế Tôn giảng Kinh nói pháp, quỷ thần 

248 



sáu  cõi  đến  nghe  rất  nhiều.  Thông  thường,  chúng  ta 

giảng  Kinh  trong  đạo  tràng  cũng  là  tình  hình  này, 

chúng  ta  xem  thấy  người  ngồi  trên  đạo  tràng  nhiều 

như vậy, đó là mắt thịt của chúng ta có thể thấy được, 

số người mà chúng ta không nhìn thấy so với số mà 

chúng  ta  nhìn  thấy  không  biết  nhiều  hơn  gấp  bao 

nhiêu lần. Hiện tại chúng ta tin tưởng, vì sao vậy? Cư 

Sĩ Lâm có một số quỷ thần yêu cầu nghe Kinh, truyền 

hình ở lầu một và lầu hai của chúng ta mở phát 24 giờ 

để  cho  họ  nghe,  số  lượng  của  họ  nhiều  hơn  so  với 

chúng  ta.  Những  quỷ  thần  này  đều  có  thần  thông, 

chúng  ta  giảng  Kinh  nói  pháp,  họ  đều  có  thể  nghe 

hiểu được, họ có cái  "thông"  này. Thế nên, Thế Tôn 

sau  khi  giảng  Kinh  nói  pháp  xong,  dùng  ngôn  ngữ 

của  họ  cũng  nói  mấy  câu,  đây  là  đặc  biệt  thân  thiết 

đối  với  họ,  một  cách  an  ủi  đặc  biệt.  Cho  nên,  trong 

chú  ngữ  có  rất  nhiều  ngôn  ngữ  của  quỷ  thần  khác 

nhau  đan  xen  ở  ngay  trong  đó,  vì  vậy  việc  dịch  thì 

không  dễ,  nhưng  ý  nghĩa  thì  rất  là  đơn  giản,  rất  là 

thiết  yếu,  đích  thực  là  pháp  môn  tổng  trì.  Cho  nên, 

Đại đức xưa nói với chúng ta, chú là mật thuyết của 

249 



Kinh,  Kinh  là  hiển  thuyết  của  chú,  ý  nghĩa  của  chú 

chính  là  ở  trên  Kinh  này  Phật  nói  ra  một  ý  nghĩa. 

Cách giải thích này rất viên  mãn, giải thích được rất 

hay. Trong Phật Kinh thường hay đan xen chú ngữ ở 

trong  đó,  trong  văn  chương  thông  thường  thế  gian 

không có. Chúng ta hiểu rõ ý nghĩa này thì tốt. 

Trong  "Tôn  Thánh  Đà  La  Ni  Kinh"  đã  nói,  súc 

sanh  nghe  được  chú  ngữ  này  thì  chúng  có  thể  siêu 

sanh,  ngay  đời  này  thọ  thân  súc  sanh,  khi  thân  súc 

sanh này tận rồi thì sẽ không bị đọa làm súc sanh nữa, 

chúng được siêu thoát, siêu thoát rất hiển nhiên, súc 

sanh này đi đến cõi người. Điều này nói rõ công đức 

của Kinh chú không thể nghĩ bàn, súc sanh nghe được 

Phật  hiệu,  nghe được  chú  ngữ  đều có  thể  siêu  sanh. 

Cho nên, cổ đức xưa thường dạy bảo chúng ta, trước 

khi chúng ta phóng sanh nhất định phải niệm chú cho 

những  sinh  vật  được  thả  này  nghe,  đọc  Kinh  cho 

chúng nghe, niệm Phật hiệu cho chúng nghe thì sẽ có 

chỗ tốt. 

250 



Thế nhưng, người xưa nói cho chúng ta nghe một 

câu, chúng ta phải ghi nhớ:  "Tụng Kinh không bằng 

 trì  chú,  trì  chú  không  bằng  niệm  Phật" ,   càng  tinh 

giản càng có thọ dụng. Kinh thì rối rắm, dài đến như 

vậy; chú là tổng ý nghĩa của Kinh, tuy là ngôn ngữ rất 

ít nhưng ý nghĩa thảy đều bao gồm trong đó, chúng ta 

không hiểu, nhưng quỷ thần có thể hiểu. Thế nhưng, 

hiện tại niệm chú có khó khăn, khó khăn ở chỗ nào? 

Ngữ âm của chú không chuẩn xác, cho nên chú này 

đọc  không  linh.  Trong  "Cao  Tăng  Truyện"  có  viết, 

vào  thời  đại  Đường  triều,  những  cao  tăng  Đại  đức 

niệm  chú  rất  linh,  kêu  mưa  gọi  gió,  sai  khiến  quỷ 

thần, chân thật là rất linh. Hiện tại, chúng ta có niệm 

thế nào, quỷ thần cũng không đến, vì sao vậy? Trên 

Kinh  chú  có  rất  nhiều  tên  của  quỷ  thần,  chúng  ta 

niệm âm không chuẩn nên họ nghe không hiểu, đạo 

lý  chính  ngay  chỗ  này.  Âm  của  những  pháp  sư  đó 

cùng Đại đức Mật tông trước đây rất chuẩn, cho nên 

họ  vừa  nghe  thì  hiểu  được,  họ  liền  đến.  Hiện  tại, 

chúng ta cũng chiếu theo chữ đó mà đọc, niệm phát ra 

âm  không  chuẩn  xác,  cho  nên  hiện  tại  vấn  đề  là  ở 

251 



ngay chỗ này. Nếu đã là như vậy thì niệm chú không 

bằng  niệm  Phật,  một  câu  "A  Di  Đà  Phật",  cho  dù 

chúng  ta  niệm  bằng  cách  nào,  họ  đều  có  thể  nghe 

hiểu  được,  vì  câu  Phật  hiệu  này  rất  phổ  biến.  Có 

người niệm "Nam Mô A Di Đà Phật", cũng có người 

niệm "A Mi Đà Phật", tôi nói đều được, đều có thể. 

Vì sao vậy? Quỷ thần thảy đều nghe hiểu được. Đây 

là có lợi ích rất lớn đối với họ. 

Lần  trước,  ngay  trong  pháp  hội  phóng  sanh  ở 

Malaysia, phóng sanh ở Kiết Long Ba, đồng tu chúng 

ta có không ít người tham gia. Một số cư sĩ  nói với 

chúng ta, khi phóng sanh, họ thấy được A Di Đà Phật 

hai lần, cảm ứng không thể nghĩ bàn. Cho nên, chúng 

ta tin tưởng sâu sắc những súc sanh được phóng sanh 

đó, chúng nghe được Kinh chú, Phật hiệu, cũng giống 

như  trên  Kinh  đã  nói   "tận  thử  nhất  thân,  cánh  bất 

 phục  thọ" ,  chắc  chắn  có  hiệu  quả  này.  Trong  "Kinh 

Niết  Bàn"  cũng  có  ý  này:   "Nhược  hữu  chúng  sanh, 

 nhất  kinh  nhĩ  giả,  khước  hậu  thất  kiếp,  bất  đọa  ác 

 thú".  Chúng ta đọc qua đoạn Kinh văn này thì không 

252 



tránh  khỏi  hoài  nghi,  nghe  một  câu  Phật  hiệu,  nghe 

 người  ta  niệm  một  câu  chú,  bảy  kiếp  không  đọa  ác 

 đạo, có được lợi ích lớn như vậy sao? Vậy thì chúng 

 ta  ngày  ngày  niệm  Phật  hiệu,  ngày  ngày  niệm  chú, 

 vậy tương lai chắc chắn sẽ không đọa lạc?  Chỗ này, 

then chốt ở chỗ nào? Then chốt ở  "phạm hạnh" , quả 

nhiên thường tu phạm hạnh thù thắng, mới có thể có 

hiệu quả như vậy. Nếu như hành vi của chúng ta vẫn 

cứ là ô nhiễm, đó chính là Đại đức xưa đã nói   "đau 

 mồm rát họng cũng chỉ uổng công".  Vì sao vậy? Tâm 

không  thanh  tịnh,  hạnh  không  thanh  tịnh,  niệm  câu 

Phật hiệu này cũng không hữu dụng. Cho nên ở ngay 

chỗ này, chúng ta phải đặc biệt lưu ý hai chữ  “tương 

 ưng” .  Người  xưa thường  nói:   "Một niệm  tương ưng 

 một  niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ưng  niệm  niệm 

 Phật" , nhất định phải hiểu được, phải ghi nhớ. Chúng 

ta  niệm  A  Di  Đà  Phật,  tâm  của  chúng  ta  chắc  chắn 

phải là tâm của A Di Đà Phật. Tâm của A Di Đà Phật 

là tâm gì? Chúng ta xem thấy ở trên Kinh, tâm Phật là 

nguyện tất cả chúng sanh sớm ngày thành Phật. Mỗi 

mỗi chúng sanh đều viên mãn thành Phật, đây là bổn 

253 



nguyện  của  A  Di  Đà  Phật.  Trong  48  nguyện,  mỗi 

nguyện đều là vì giúp đỡ chúng sanh viên thành Phật 

đạo. Chúng ta phải phát ra cái nguyện này, toàn tâm 

toàn lực giúp đỡ tất cả chúng sanh đoạn ác tu thiện, 

giúp đỡ tất cả chúng sanh chuyển mê thành ngộ, giúp 

đỡ tất cả chúng sanh cầu sanh Tịnh Độ. Làm thế nào 

để giúp đỡ? Giảng Kinh nói pháp là đem Tịnh Độ thù 

thắng giới thiệu cho họ. Chúng ta chính mình phải nỗ 

lực làm ra tấm gương để cho họ xem, vì họ mà làm 

chứng minh, kiên định tín nguyện của họ, đây chính 

là  hạnh  của  Di  Đà.  "Tín-Nguyện-Giải-Hành"   đều 

đồng Di Đà,  "phạm hạnh"  thù thắng đầy đủ, công đức 

này đương nhiên thù thắng. 

Trong đoạn văn này, Hoàng Lão cư sĩ đã có một 

tổng  kết  sau  cùng  là:   "Thông  thường  văn  tự  trong 

 Kinh không phải chỉ nghe".  Câu tổng kết này rất hay, 

ý nghĩa chân thật đều nói ra hết. Câu nói này chúng ta 

phải  ghi  nhớ,  không  thể  hiểu  sai  ý  nghĩa  của  nó, 

không  phải  chỉ  có  văn,  mà  trong  văn  còn  có  tín,  có 

thọ.  Tôi  nói  được  càng  rõ  ràng,  càng  tường  tận  hơn 

254 



một chút, không chỉ có tín, có thọ, mà còn có giải, có 

hạnh. Người văn danh như vậy, ngay đời này cho dù 

không thể vãng sanh, tại vì sao không thể vãng sanh? 

Còn lưu luyến đối với thế gian này, không thể buông 

xả, thế nhưng họ đời sau nhất định được phước báo 

trời người, còn sẽ tiếp tục không ngừng tu hành, cũng 

chính  là  nói,  nhất  định  sẽ  tu  phạm  hạnh  thù  thắng. 

Đây là có thể khẳng định. Nguyện này của A Di Đà 

Phật từ bi đến cùng tột, đặc biệt là đối với chúng sanh 

thời kỳ Mạt Pháp chúng ta, có thể nói là chăm sóc hết 

mức chu đáo. Đương nhiên nguyện này Ngài cũng đã 

viên  mãn  rồi,  bởi  vì  nếu  không  viên  mãn  Ngài  thề 

không thành Phật. Chúng ta biết A Di Đà Phật thành 

Phật  đã  mười  kiếp  rồi,  cho  nên  nguyện  này  đương 

nhiên là viên mãn. 

Hết VCD 150 


**************** 

255 







cover_image.jpg
Vo-Luong-Tho-
Giang-Giai-Lan-
Thu-10-
Tap-141-150





index-1_1.png
S





index-1_3.png
S





index-1_2.png
S





index-1_5.png
S





index-1_4.png
S





